# مسألت السماع

حكم ما يُسمّى «أناشيد إسلامية»

فصل مُستلّ من كتاب "الاستقامة" لشيخ الإسلام ابن تيمية





المزيد من كتب الدكتور أحمد الزهراني



المزيد من الكتب على المنصّة



#### جميع الحقوق محفوظة

منصة أوراق عربية - www.aawraq.com

أحد مشاريع مؤسسة الأوراق الثقافية للنشر الإلكتروني.

ترخيص وزارة الإعلام رقم (١٤٩٨٣٧)

موقعها الجغرافية: جدة - الملكة العربية السعودية

جوّال: (۲۰۵۱۹۲۹۳۱۰۲۹ +)

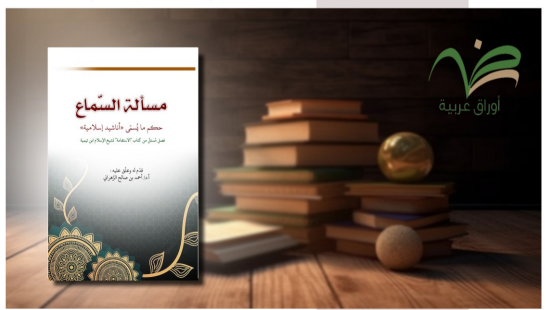
البريد الإلكتروني للمؤسسة والمنصة: tinfo@aawraq.com

جميع حقوق النشر الخاصة بتصميم هذا الكتاب وتصميم الغلاف محفوظة المنصة (أوراق عربية) حقوق النشر الخاصة بالكتاب محفوظة للمؤلف

ردمك: ۹۷۸،۶۰۳٬۰۰۰۱۱۳۳

رقم الإيداع: ١٤٢٩/١٤٢٥

الآراء المنشورة في الكتاب تعبر عن رأي المؤلف ومنصة (أوراق عربية) لا تتحمل أي مسؤولية أدبية أو قانونية



# مسألت الستماع حُكم ما يُسمّى أناشيد إسلامية

الله المحالية المالية المالية

#### مقدّمة

الحمدلله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلّ له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلّم تسليماً كثيراً.

﴿ يَنَا يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسِ وَنِحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَازَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً \* وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُوْنَهِدٍ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلَا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرْلَكُمُ وَيَغْفِرْلَكُمُ وَيَغْفِرْلَكُمُ وَكَنْ يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾[الأحزاب:٧٠-٧١].

أمّا بعد: فإنّ أصدق الحديث كلام الله، وخير الهدي هدي محمّد ﷺ، وشرّ الأمور محدثاتها، وكلّ محدثة بدعة، وكلّ بدعة ضلالة، وكلّ ضلالة في النّار.

#### وبعد:

فقد ذمّ الله الإحداث في الدّين، ونهى عن التّكلّف، وأمرنا السّلف الصّالح بالاتّباع، ونهونا عن الاختراع والابتداع، في أيّ باب من أبواب الملّة، في الاعتقاد، وفي العبادات، وكذلك في السلوك.

لقد جاء النّبي الله بخير الهدي، وأحسن المناهج، في كلّ ما يحتاجه العباد لصلاح دينهم ودنياهم، وغادر الله هذه الدّنيا بعد أن أتمّ الله على هذه الأمّة نعمته، وأكمل لها دينها، وتركها على المحجّة البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلاّ هالك.

وفي عهد الصّحابة كانوا - رضي الله - عنهم سداً منيعاً في وجه من يحاول أن يحدث في دين الله ما ليس منه، أو أن يتخذ هدياً خلاف هديه هذا خصوصاً العهد الأول، أعني حتى مقتل الفاروق - رضي الله عنه -، فقد كان سداً منيعاً في حياته أمام محاولات الاجتهاد على عير السنة، فعن السّائب بن يزيد قال: أتى عمرُ ابنُ الخطّابِ فقالُوا: يا أميرَ المؤمنينَ إنّا لقينا رجلاً يسألُ عن تأويلِ القرآنِ، فقال: اللّهمّ أمْكِنّي منه، قال: فبينَا عمرُ ذاتَ يومٍ يغدّي النّاسَ إذ جاءَه عليه ثيابٌ وعامةٌ فتغدّى حتى إذا فرغَ قال: يا أميرَ المؤمنينَ: ﴿وَاللّارِيَتِ ذَرُوا لللّه عَلَى اللّه عَمرُ: أنتَ هو؟ فقامَ عليه محسراً عن ذراعيه فلم يزَل يجلِدُه حتى سقطت عهامتُه، فقال: « والّذي نفسي بيده لو وجدتُكَ محلوقاً لضربتُ رأسك، ألبِسُوه ثيابَه واحمِلُوه على قتبٍ ثمّ أخرِجُوه حتى تقدُموا بِه بلادَه، ثم ليقُم خطيباً ثم ليقُل: إنّ صبيغاً طلَبَ العلمَ فأخطاً » فلَم يزل وضِيعاً في قومِه حتى هلكَ، وكان سيّدَ قومِه حتى هلكَ، وكان سيّدَ قومِه

<sup>(</sup>١) الشريعة للآجرّي (ح١٥٢).

إنّك لجريء، قال: كيف؟ قال: سمعته يقول: «فتنة الرجل في أهله وولده وجاره تكفّرها الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر»، فقال عمر: ليس هذا أريد، إنّم أريد التي تموج كموج البحر، فقال: ما لك ولها يا أمير المؤمنين، إنّ بينك وبينها باباً مغلقاً، قال: فيُكسر الباب أو يفتح؟ قال: لا، بل يُكسر، قال: ذاك أجدر أن لا يُغلق، قلنا لحذيفة: أكان عمر يعلم من الباب؟ قال: نعم، كما يعلم أن دون غد الليلة، إنّي حدثته حديثاً ليس بالأغاليط، فهبنا أن نسأله من الباب، فقلنا لمسروق سله، فسأله فقال: عمر (1).

وبعد موته - رضي الله - عنه دبّت الفتن في الأمّة، ونشأت النّزاعات الّتي شغلت المسلمين بعض الشّيء عن متابعة المبتدعة المتكلّفين، وقاوم بعض الصّحابة هذه المحاولات قدر استطاعتهم، كما جاء عن ابن مسعود بالعراق، وابن عمر بالمدينة، وابن عباس بمكة، وغيرهم.

لكنّ كثرة الداخلين في الإسلام من أبناء الأمم، واتساع رقعة الدولة، سمحت بتسرّب بعض البدع ونشوء بعض المخالفين لهدي السّلف، مع وجود النّكير عليهم من الصحابة الكرام وتلامذتهم من أئمة التابعين وغيرهم.

فنشأت الخوارج، والمرجئة، والقدرية الأولى نفاة العلم، وغيرهم من رؤوس أهل البدع، وكلّ منهم سلك مسلكاً مخالفاً للسنة في باب من أبواب الشريعة، فبعضهم في الإيهان، وبعضهم في التوحيد، وبعضهم في الأسهاء والصفات، وهكذا دواليك، فكلّها ابتعد النّاس عن زمن النّبوّة كلّها زادت فيهم البدع وقلّت فيهم السّنن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح١٤٣٥)، ومسلم (ح١٤٤).

ولقد صدق ، فعن أبي بردة، عن أبيه، قال: رفع - يعني النّبي ، حرأسه إلى السهاء، وكان كثيراً ما يرفع رأسه إلى السهاء، فقال: «النجوم أمنة للسهاء، فإذا ذهبت النجوم أتى السهاء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي، فإذا ذهبت أنا أتى أصحابي ما يوعدون، وأصحابي أمنة لأمتى، فإذا ذهب أصحابي أتى أمّتى ما يوعدون» (١).

وكان من البدع الّتي نشأت في الأمّة بدعة التّصوّف، ولا يهمّنا في هذا الكتاب تناول نشأتها ولا بدايتها (٢)، إذ المهمّ الآن أنّ التصوّف أصبح حقيقةً ماثلة للعيان، له مدارسه وروّاده ومريدوه، وأنّ التّصوّف بكلّ أشكاله الغالية أو الّتي هي أقلّ منها هو أحد أنواع الانحراف الّذي نشأ في الأمّة بعد انقضاء عصر الصّحابة الكرام.

وسببه الأكبر هو التهاس روّاده ومخترعيه الوصول إلى ما هو مرغوب فيه شرعاً من الحب والخوف والرغبة والرهبة من مصادر غير الكتاب والسّنة، أي أنّ الأهداف والغايات التي نشأ من أجلها التّصوّف كانت أهدافاً نبيلة، وهي الزّهد في الدّنيا، ومقاومة الانغماس في ملذّاتها والانصر اف إليها عن الآخرة.

لكنّهم التمسوا لذلك سبلاً من خارج المنهج الإسلامي، تأثّراً بطرائق بعض الدّيانات والمذاهب الّتي أسلم أصحابها ولم يتخلّصوا بالكليّة من أدران تلك الديانات الباطلة، بل ظنّوا أنّه يمكن لهم الاستفادة من بعض ما اعتقدوا فيه خيراً ولا ضرر فيه، وهو نفس الظنّ الذي جعل عمر بن الخطّاب يأخذ بعض كتب أهل الكتاب ليستفيد منها، فنهاه النّبيّ هي،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (ح۲۵۳۱).

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب: «تلبيس إبليس» لابن الجوزي - رحِمَه الله -، (ص١٨٥).

فعن جابر بن عبدالله: أنّ عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أتى النّبيّ لله بكتاب أصابه من بعض الكتب، قال: فغضب، وقال: امتهوّكون فيها يا ابن الخطاب؟ والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية، ولو كان موسى حياً ما وسعه إلاّ اتّباعي»(١).

ولعلّ من أبرز البدع والمحدثات الّتي كان التصوّف منشأها وسبب دخولها على المسلمين بدعة (السّماع).

والمقصود بالسّماع هنا هو سماع القصائد الملحّنة، وليس المقصود بها ما كان فيه تشويق للجنة، وتخويف من النّار، أو ما فيه أدب وإصلاح – فحسب –، بل زاد الأمر عندهم ليصل إلى سماع أيّ شيء إذا كان المستمع يأخذ منه عبرة، وهذا جرهم إلى سماع ما لا يجوز الاستماع إليه بالاتفاق.

ومع أنّ مسألة السّماع كانت من المسائل الفارقة بين منهج السّلف ومنهج المخالفين لهم إلى عهد قريب، إلاّ أنّنا في العصر الحاضر أمام فتنة عمياء عمّت وطمّت، إذ أصبح الاستماع للغناء المحرّم شرعاً والغناء الصّوفي البدعيِّ أمراً رائجاً تحت مسمّى (الأناشيد الإسلاميّة).

والأناشيد الإسلاميّة بوضعها الحالي لا تخلو - في الغالب الأغلب- من أحد حالين: فإمّا هي من جنس الغناء الصّوفي البدعي، وإمّا هي من جنس غناء الفسّاق.

<sup>(</sup>۱) المسند، (ح ۱٤٧٣٦)، وقد جاء من طرق كثيرة كلها ضعيفة، ذكرها ابن حجر – رحِمَه الله – في الفتح ثم قال: «وهذه جميع طرق هذا الحديث وهي وإن لم يكن فيها ما يحتجّ به ؛ لكنّ مجموعها يقتضي أن لها أصلاً»، فتح البارى، (۱۳/ ٥٢٥).

وإنني أذكر منذ سنوات عديدة كيف كان استهاع الأناشيد عيباً وعاراً عند من ينتسب للمنهج السلفي، عند الشّباب الّذي تربّى في محاضن العلهاء الكبار أو من هو دونهم، على طلب العلم وقراءة القرآن وتدبّره، حتّى تقادم العهد بنا ودخلت الدّعوة السّلفيّة في المملكة منعطفاً جديداً بدخولها تحت تأثير ما يُسمّى (الصّحوة)، إذ تمّ تحت ستار مصلحة الدّعوة والتّعاون مع الجهاعات الإسلاميّة غضّ الطّرف عن تسرّب الفكر والمنهج الإخواني، وأخذت مناشط المتسبين للسّلف لا تكاد تخلو من الإنشاد أو التّمثيل أو غير ذلك من محدثات الجهاعات وأساليهم.

وللأسف الشّديد، فقد تمادى الأمر بهم حتّى أصبح الإنشاد في عصرنا مدارس وطرق وأصوات ومؤسّسات وقنوات، وأصبحت ترى في برامج هؤلاء ما يندى له الجبين من التّكسّر والاختلاط بين الذكور والإناث، وكلام بعضهم البعض، وأصبح للمنشد معجبون ومعجبات، وأصبحت المسابقات تُقام لأفضل المنشدين ويتم التصويت لهم، ولفت أنظار النّاس إليهم، وكأنّهم كبار أهل العلم، أو كبار أهل الجهاد، وهذا ما تحدّث عنه شيخ الإسلام رحمه الله قبل عدّة قرون بنور بصيرته التي حباه الله إيّاها.

وأصبح الإنشاد تجارة رائجة، يتكسّب من خلالها المنشدون والتجّار، بل أصبح بعض المنشدين يتقاضى الأجور العالية مقابل نشيد واحد.

أمّا ما يُسمّى (الفيديو كليب الإسلامي) فحدّث عنه ولا حرج، إذ أصبح النّاظر – أحياناً – لا يكاد يفرّق بين المنشد وراقصي (الديسكو) في طريقة التصوير والإخراج، دع عنك تطريب المغنى (المنشد) واهتزازاته وحركاته.

وكل هذا حداني وشجّعني لأن أخرج للنّاس هذا المبحث الهامّ، الّذي ذكره شيخ الإسلام – رحمه الله - في أثناء كتابه العظيم «الاستقامة» أثناء مناقشته للصوفيّة في منكراتهم الّتي من أشهرها الغناء والاستاع إليه.

راجياً من الله تعالى أن يجعل ذلك ذُخراً وغُنها، وأن ينفع به من شاء من عباده الّذين يستمعون القول فيتّبعون أحسنه، والله الموفّق.

وكتبه:

أحمد بن صالح الزّهراني في ٨/ ٤٢٨/٤ هـ

### تمهيد لابدّ منه

إنّ النّاظر لحال «الأناشيد الإسلاميّة» يجدها لا تخرج عن حالين أبداً:

فإمّا أن يكون مضمونها قصائد وعظية في حبّ الله تعالى أو الخوف منه أو الترغيب في العمل الصّالح ونحو ذلك.

وإمّا أن تكون حِكَماً وأقوال لا يُقصد بها شيء من الترغيب أو الترهيب الأخروي، كقصائد الغزل العفيف، أو الوصف، أو الكلام عن الصداقة ونحو ذلك.

وفي كلا الحالين فإنّ الأناشيد هي: «قصائد مُلحّنة» بلحون متميّزة، على قوانين موسيقيّة، سواء ميّزها المنشد ونغّمها قصداً، أو وافقت القانون الموسيقي عَرَضاً.

فهذا الّذي ذكرته أعلاه في الحقيقة هو الغناء الّذي جاء الشّرع، بتحريمه واتفقت كلمة الأئمّة من السّلف على ذمّه والتّنفير عنه وأنّه من فعل الفسّاق.

وكونها تُسمّى «أناشيد إسلاميّة» فهذا لا يغيّر من حقيقتها شيئاً، بمنزلة تسمية الخمر بغير اسمها، والربا بغير اسمه، فكذلك الغناء شُمّى بغير اسمه.

فحقيقة الغناء هو الكلام المُغنَّى، أي: الملحّن، فإن كان يُقصد به ترقيق القلوب والوعظ فهو من نوع البدع المحرّمة الّذي أحدثه أرباب التصوّف.

وإن كان يُقصد به مجرّد التّلذّذ بالصّوت واللّحن فهو من جنس المعاصي الّتي جاء بتحريمها الكتاب والسّنة، واسمه الحقيقي: «الغناء».

ولو تتبّع المنصِف كتب الحديث واللّغة والتراث فلن يجد عندهم شيئاً اسمه (الأناشيد) بمعنى ما يهارسه أرباب التصوّف وأتباعهم من المنشدين المعاصرين، نعم كان العرب ينشدون الشّعر، لكن ليس إنشاد الشّعر إلاّ قراءته بطريقة من يقرأ الشّعر بلا تلحين وتطريب.

قال ابن الحاج<sup>(۱)</sup>: «إنها يصير الشِّعر غناءً مذموماً إذا لُحِّن، وصنع صنعة تورث الطِّرب، وتزعج القلب<sup>(۲)</sup>، وهي الشهوة الطبيعية، وليس كل من رفع صوته بالغناء لحن، وألذ، وأطرب، فالممنوع، والمكروه إنها هو اللذيذ المطرب»<sup>(۳)</sup>.

وقال العلامة ابن خلدون في المقدّمة متحدثاً عن صناعة الغناء: «هذه الصناعة هي تلحين الأشعار الموزونة بتقطيع الأصوات على نسب منتظمة معروفة، يوقع كل صوت منها توقيعاً عند قطعِه، فيكون نغمة، ثم تؤلّف تلك النغم بعضها إلى بعض على نسب متعارفة، فيلذّ سهاعها لأجل ذلك التناسب وما يحدث عنه من الكيفية في تلك الأصوات.

<sup>(</sup>۱) محمد بن محمد بن محمد ابن الحاج، أبو عبدالله العبدري المالكي الفاسي، نزيل مصر: فاضل، تفقه في بلاده، وقدم مصر، وحج، وكف بصره في آخر عمره وأقعد، له كتاب «مدخل الشرع الشريف» ثلاثة أجزاء، قال فيه ابن حجر: كثير الفوائد، كشف فيه عن معايب وبدع يفعلها الناس ويتساهلون فيها، وأكثرها مما ينكر، وبعضها مما يحتمل، توفي بالقاهرة سنة (٧٣٧هـ) عن نحو ٨٠ عاماً، انظر الدرر الكامنة، (٤/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) أي تحرّكه بالشوق والمحبة والخوف ونحو ذلك من أحوال القلب.

<sup>(</sup>٣) المدخل، (٣/١٠٦).

وذلك أنه تبيّن في علم الموسيقى أنّ الأصوات تتناسب فيكون صوت نصف صوت، وربع آخر وخمس آخر، وجزء من أحد عشر من آخر، واختلاف هذه النّسب عند تأديتها إلى السّمع بخروجها من البساطة إلى التّركيب، وليس كلّ تركيب منها ملذوذاً عند السماع ؟ بل للملذوذ تراكيب خاصّة وهي التي حصرها أهل علم الموسيقى وتكلّموا عليها كما هو مذكور في موضعه.

وقد يساوق ذلك التّلحين في النغمات الغنائية بتقطيع أصوات أخرى من الجمادات، إمّا بالقرع أو بالنفخ في الآلات تتخذ لذلك، فترى لها لذة عند السّماع، فمنها لهذا العهد أصناف، منها ما يسمونه الشبابة»(١) الخ، ومن كلامه نستفيد أمرين:

أَوَّهُما: أَنَّ الغناء المعلوم هو تقطيع الصوت وتلحينه وفق أوزران موسيقية صوتية لها قانون يمّز كل صوت عن الآخر، فهو تلحين خارج عن البساطة إلى التركيب أي التكلف والصّناعة لا كغناء الأعراب وحدائهم البسيط غير المتكلف.

والآخر: أنّ هذا يُسمى غناء بل هو المقصود عندهم بذلك حتى لو لم يصاحبه آلة عزف كما بيّن هو أنّه (قد) يصاحبه أصوات أخرى من الجهاد.

فالغناء إذن هو تلحين القصيدة والتطريب بها، وهو المراد في النصوص الّتي جاءت تحرم الغناء والانشغال به، ولو كان مضمون القصيدة مباحاً.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون (ص٤٢٣).

وإذا تأملنا وجدنا أنّ أهل الإنشاد لا يستطيعون أن يأتوا بفرق واحد صحيح بين الغناء المحرّم وبين ما يسمونه: «الأناشيد الإسلاميّة».

وبعضهم يظن أنّ الأغاني التّي تشتمل على الفحش والخنا والدعوة للحرام ونحو ذلك هي الغناء المحرم، وهذا خطأ، لأنّ الفحش والدّعوة إلى الخنا محرّم في الغناء وفي غيره.

وبعضهم يستدل على جواز الغناء بأنّ الصّحابة - رضي الله عنهم كانوا ينشدون الشّعر ويحكون قصة حفر الخندق وغيرها، وهذا خطأ أيضاً لأنّي أسلفت أنّ إنشاد الشّعر شيءٌ مختلف تماماً عن الغناء الذي هو تلحين القصائد.

وكلمة أئمّة الإسلام متفقة على تحريم الغناء ؛ إلا من شذّ، وعددهم لا يكاد يزيد عن ثلاثة، وفي المدخل لابن الحاج: «روى عبدالله بن عمر قال: سأل إنسان القاسم بن محمد<sup>(۱)</sup> عن الغناء قال أنهاك عنه، وأكرهه لك، قال: أحرام هو؟ قال: "انظر يا ابن أخي إذا ميز الله بين الحق والباطل، من أيها يحصل الغناء؟"(٢)، وقال الشعبي (٣)— رحِمَه الله -: "لعن

<sup>(</sup>۱) القاسم بن محمد ابن خليفة رسول الله ﷺ أبي بكر الصديق عبدالله بن أبي قحافة الإمام القدوة الحافظ الحجة عالم وقته بالمدينة، قال ابن سعد:كان ثقة عالما رفيعا فقيها إماما ورعا كثير الحديث، توفي سنة (٥/ ١٠٦هـ)، وقيل غير ذلك، السير (٥/ ٥٣).

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقي، (ح۲۱۰۱۱).

<sup>(</sup>٣) الإمام الرّاوية المعروف عامر بن شراحيل الشّعبي، أبو عمر، ثقة مشهور فقيه فاضل، قال مكحول: «ما رأيت أفقه منه»، مات بعد المئة وله نحو من ثهانين سنة، سير أعلام النبلاء، (٤/ ٢٩٤).

الله المغنّي، والمغنّى له"..وقال الفضيل ابن عياض<sup>(۱)</sup>:"الغناء رقية الزنا"<sup>(۱)</sup>، وقال الضحاك<sup>(۱)</sup>: "الغناء مفسدة للقلب مسخطة للرب"، وكتب عمر بن عبدالعزيز<sup>(۱)</sup> – رحِمَه الله – إلى مؤدب ولده: "ليكن أوّل ما يعتقدون من أدبك بُغض الملاهي التي بدؤها من الشيطان، وعاقبتها سخط الرحمن فإنه بلغني عن الثقات من حملة العلم أن صوت المعازف، واستماع الأغاني واللهو بها، ينبت النفاق في القلب كما ينبت العشب على الماء"<sup>(۱)</sup>.

وقال يزيد بن الوليد (٢٠): "يا بني أمية إياكم والغناء فإنه يزيد الشهوة، ويهدم المروءة، وإنه لينوب عن الخمر، ويفعل ما يفعل المسكر، فإن كنتم لا بد فاعلين فجنبوه النساء فإن الغناء داعية الزنا "(٧)»(٨).

<sup>(</sup>۱) ابن مسعود بن بشر التميمي اليربوعي أبو على الزاهد الخراساني، قال ابن المبارك: ما بقي على ظهر الأرض عندي أفضل من فضيل، توقي \_ رحمه الله \_ سنة (۱۸۷هـ)، تهذيب التهذيب، (۳/ ۳۹).

<sup>(</sup>٢) ذمّ الملاهي لابن أبي الدنيا، (ح٥٥).

<sup>(</sup>٣) الضحّاك بن مزاحم الهلالي أبو القاسم الخراساني، المفسر، قال الذهبي: كان من أوعية العلم ولم يكن مجوّداً للحديث، توفي بعد المئة، سير أعلام النبلاء، (٤/ ٩٨٥).

<sup>(</sup>٤) عمر بن عبدالعزيز بن مروان بن الحكم الأموي، أمير المؤمنين، وخامس الخلفاء الراشدين، توفي سنة (١٠١هـ)، السير (٥/ ١١٤).

<sup>(</sup>٥) ذمّ الملاهي لابن أبي الدنيا، (ح٤٩).

<sup>(</sup>٦) يزيد بن الوليد ابن عبدالملك بن مروان الخليفة أبو خالد القرشي الأموي الدمشقي الملقب بالناقص لكونه نقص عطاء الأجناد، توفى سنة (١٢٦هـ) السر (٥/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٧) ذمّ الملاهي لابن أبي الدنيا، (ح٥٠).

<sup>(</sup>٨) المدخل لابن الحاج، (٣/ ١٠٥).

وإنَّما اغترَّ من اغترَّ بالأناشيد بسبب فتاوى مَن لَم يعرف حقيقةَ مذهب السَّلف من المتأخّرين والمعاصرين، ولله ما قاله ابن الحاج في جواب هذه الشّبهة: «مصنّفات علماء المسلمين على مذهب أبي حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل، وغيرهم من فقهاء المسلمين، وكلها مشحونة بالذبِّ(١)عن الغناء، وتفسيق أهله، فإن كان فعله أحد من المتأخرين فقد أخطأ، ولا يلزمنا الاقتداء بقوله، ونترك الاقتداء بالأئمة الراشدين، ومن هاهنا زلَّ من لا بصرة له.

نحتجُّ عليهم بالصّحابة، والتابعين، وعلماء المسلمين، ويحتجّون علينا بالمتأخرين، سيّما وكل من يرى هذا الرأى الفاسد عار من الفقه عاطل من العلم لا يعرف مأخذ الأحكام، ولا يفصل الحلال من الحرام، ولا يدرس العلم، ولا يصحب أهله، ولا يقرأ مصنفاته، ودواوينه.. فيا من رضي لدينه، ودنياه، وتوثق لآخرته ومثواه باختيار مالك بن أنس (٢) وفتواه، إن كنت على مذهبه، وباختيار أبي حنيفة (٣) والشافعي (١) وأحمد بن

<sup>(</sup>١) أي التّنفر عنه.

<sup>(</sup>٢) أبو عبدالله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي المدنى إمام دار الهجرة شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ، توقّى سنة (١٧٩ هـ)، السّبر للذّهبي، (٨/٨).

النَّعهان بن ثابت الإمام الفقيه العلم، وهو أوَّل الأئمة الأربعة ظهوراً، أخذ الفقه عن ربيعة الرأى وغيره، توفي سنة (١٥٠هـ).

<sup>(</sup>٤) محمّد بن إدريس بن العبّاس القرشي ثم المطّلبي أبو عبدالله، الإمام عالم العصر ناصر الحديث فقيه الملّة، وهو مجدّد أمر الدّين على رأس المئتين، توفّى – رحمه الله – سنة (٢٠٤هـ) السّير (١٠/٥).

حنبل (١) إن كنت ترى رأيهم، كيف هجرت اختيارهم في هذه المسألة، وجعلت إمامك فيها شهواتك وبلوغ أوطارك ولذاتك»(٢).

وقبل أن نبدأ بقراءة كلام شيخ الإسلام رحمه الله أنبّه إلى أمور:

أوّلاً: إن ما ذكرناه وسيذكره شيخ الإسلام من المفاسد الّتي يقع فيها أهل الغناء (أو الأناشيد) لا يلزم أن تكون متحققة بمجموعها في كلّ الصّور، فكون الغناء المعاصر (الأناشيد الإسلامية) لا يشتمل على كثير ممّا يذكره شيخ الإسلام – أو بعضه – لا يعني أنّ كلامه لا يعمّه، ولا يعني أنّ ما يقع فيه المنشدون ومن يستمع إليهم لا حرج فيه، كلّ ما في الأمر أنّ الفِتَنَ يرقّق بعضُها بعضاً، فرؤية ما عند الصوفية من مظاهر الشطح والرقص والفواحش التي ذكرها شيخ الإسلام قد تهوّن عند المنشدين ما هم فيه من مجرّد الغناء، وهذا خطأ لأنّ المحرمات درجاتٌ بعضها فوق بعض، والنشيد – أو الغناء – المجرد هو أخفّ صور الغناء المحرم، ويشتدّ تغليظه كلّما انضم إليه شيء مما حرمه الله تعالى كالمعازف أو الكلام الفاحش.

ثانياً: عدم تحقّق العلّة أو المفسدة الظاهرة في بعض الصور لا يتعارض مع أصل الحكم الشّرعي، فكون بعض المنشدين من الصّالحين المتّقين أو من حفّاظ القرآن ممّن لا يُعرف بريبة لا يتعارض مع ما هو الأصل في الغناء والنشيد من أنّه رقية الزّنا وأنّه يصد عن ذكر الله ونحو

<sup>(</sup>۱) أحمد بن محمّد بن حنبل بن هلال الشيباني المروزي، أبو عبدالله، الثقة الحافظ الفقيه، إمام أهل السنّة، الصابر على المحنة، مات سنة (۲٤١هـ)، سير أعلام النبلاء، (۱۱/ ۱۷۷).

<sup>(</sup>٢) المدخل، (٣/ ١٠٨) بتصرّف يسير.

ذلك، فليس من الحكمة ولا المنطق أن يحتجّ شارب الدّخان على من ينكر عليه بأنّ فلاناً من الناس شرب الدخان طول عمره ولم يصب بأذى، أليس كذلك؟

فكذلك ليس من الحكمة ولا الشّرع أن يُحتجّ على ما ذكره شيخ الإسلام وغيره من مفاسد النشيد أو الغناء أنّ بعض الصالحين دخلوا فيه ولم يتلطخوا بشيء من المفاسد، وهؤلاء متأوّلون يغفر الله لهم إن اجتهدوا فأخطؤوا، لكن لا يجوز اتّخاذ زلاّتهم حجّة على من ينكر على أهل الغناء غناءهم وطربهم.

ثالثاً: من الأخطاء الّتي تكثر في هذا الباب الاستدلال بالرّخص على مواطن العزائم والأصل، وهذا خطأ، إذ يأتي أحدهم إلى حديث عائشة واستهاعها للجاريتين في العيد فيجعله دليلاً على جواز استهاع الغناء والأناشيد.

أو يأتي إلى إباحة الضّرب بالدف في العرس فيأخذ منه إباحة الدّفّ في كلّ وقت.

وعلى هذا فإنّ ما يقع فيه بعض النّاس من اتخاذ الغناء حرفة ومهنةً مخالف للشّرع، فحجّة هؤ لاء أنّ الشّريعة استثنت العرس والعيد من عموم النّهي عن الغناء، وهذا صحيح، لكنّ الاستثناء لعموم النّاس، بمعنى أن يقوم من لديه مناسبة العيد أو العرس بالغناء ممن صوته جميل، أمّا أن يصبح ذلك مهنة فلا يجوز ؛ لأنّ ذلك سيصبح في حق المغنّي أو المغنية أصلاً وليس استثناءً، فيكون كلّ يوم مغنياً في عرس هذا أ ذاك، فعاد عملُه على أصل النّهي بالإبطال.

والدّليل على ذلك من السّنّة، ففي الصحيح عن عائشة — رضي الله عنه -ا - قالت: دخل عليّ أبو بكرٍ وعندي جاريتان من جواري الأنصار تغنّيان بها تقاولت به الأنصار يوم بعاث، قالت: وليستا بمغنّيتين، فقال أبو بكرٍ: أبمزمور الشّيطان في بيت رسول الله على وذلك في يوم عيدٍ، فقال رسول الله على إنّ لكلّ قوم عيدًا وهذا عيدنا»(١).

قال النّووي<sup>(۲)</sup>: «وقولها: وليستا بمغنّيتين معناه: ليس الغناء عادة لهما، ولا هما معروفتان به.. قال القاضي<sup>(۳)</sup>: أي ليستا ممّن يتغنّى بعادة المغنّيات من التّشويق والهوى والتّعريض بالفواحش والتّشبيب بأهل الجمال وما يحرّك النّفوس ويبعث الهوى والغزل كما قيل: (الغناء رقية الزّنا)، وليستا أيضًا ممّن اشتهر وعرف بإحسان الغناء الّذي فيه تمطيط وتكسير وعمل يحرّك السّاكن ويبعث الكامن، ولا ممّن اتّخذ ذلك صنعة وكسبًا»<sup>(3)</sup>.

والشاهد أنّ أبا بكر - رضي الله عنه - سمّى غناءهما مزمور الشّيطان، وأقرّه النّبيّ على ذلك، وإنّها ذكر له العلة في إقرارهما وهو أنّه رخصة بسبب العيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٩٤٩)، ومسلم (ح٨٩٢) وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٢) الشّيخ الإمام العلاّمة محيي الدّين أبو زكريا يحيى بن شرف بن مِرى النّووي من المبرّزين الفقهاء المعدودين، وقد صنّف المصنّفات الضّخمة ومن أجلّها المجموع ولم يكمله، وتوفّي \_ رحمه الله \_ سنة (٦٧٦هـ)، وله خس وأربعون سنة، طبقات الشافعية (٨/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٣) أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصُبي المالكي \_ المتوفى سنة (٤٤٥هـ) صاحب كتاب الشّفا في حقوق المصطفى وشرح مسلم وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، (٦/ ١٨٢ - ١٨٣) وانظر إكيال المعلم لقاضي عياض، (٣/ ٣٠٦).

ونبّهت عائشة إلى أنّها ليستا بمغنّيتين، فليس الغناء لهما عادة، حذراً من أن يُفهم عنها جواز اتّخاذ القينات المغنّيات.

ولهذا قال الإمام أحمد - رحِمَه الله - فيمنْ مات وخلّف ولدًا يتيهًا، وجاريةً مغنّيةً، فاحْتاج الصّبيّ إلى بيْعها: «تباع ساذجةً» (١).

قيل له: إنَّها تساوي مغنَّيةً ثلاثين أَلْفًا، وتساويْ ساذجةً عشْرين ديناراً.

قال: «لا تباع إلّا على أنّها ساذجةٌ» (٢).

ولو كان اتخاذ الغناء في العرس ونحوه مهنة للتكسب جائزاً لكان من الجائز بيعها على أنّها مغنية على اعتبار أنّ منفعتها ليست محرمة مطلقاً.

لكنّ أحمد رفض هذا وحرَمَ اليتيم من ثلاثين ألفاً ؛ لأنّه يرى ذلك غير جائز، وهو الصّواب بلا مرية – إن شاء الله –.

رابعاً: يجب الانتباه عند قراءة كلام شيخ الإسلام، كيف بيّن أمراً مهماً يقع فيه بعض من يستدل يستدل للجواز في هذه المسألة وهو استدلالهم بالعام على الخاص، وهذا خطأ، كمن يستدل على جواز الأناشيد أو الغناء بكونه الله المتدح حسن الصوت مثلاً، فهذا خطأ لأنّ هذا عام لا يتعارض مع خصوص النّهي عن الغناء.

<sup>(</sup>١) أي دون احتساب صفة القدرة على الغناء وجمال الصوت في الثمن بمعنى أنّه لا قيمة له شرعاً أي لا يباع.

<sup>(</sup>٢) المغني لابن قدامة، (١٤/ ١٦٠).

خامساً: من الأخطاء الّتي يقع فيها البعض عدم التمييز بين الغناء وبين المعازف، فيظنّ أنّ الغناء الّذي جاء تحريمه هو الغناء بالمعازف و آلات الطّرَب، وهذا خطأ، فالمعازف حكمُها جاء مستقلاً، وهو التحريم بإجماع من يُحترم قوله في مثل هذه المسائل من الأئمّة وأهل العلم.

وأمّا الغناء فهو اسم للقصائد الملحّنة بصوت الإنسان بتطريب ووزن موسيقي، فهذا هو الغناء، بغضّ النظر صاحبته آلة عزف أم لا، وبغضّ النظر عن القصائد هل هي من الكلام المباح أم الفحش وغيره، فكلّ هذه قيود إضافية تزيد الغناء تحريهاً لكنّها ليست قيداً في تحريمه في أصله.

سادساً: ومن الأخطاء في الباب أيضاً الخلط بين أسماء الأصوات في اللغة، فيستدلّ البعض بجواز نوع من الصوت على نوع آخر، وهذا خطأ بالغ كثر الخوض فيه، فبعضهم يستدلّ على الجواز بأنّ الأناشيد هي الحداء الّذي جاء في السنة جوازه، ويذكرون قصّة أنجشة، وقول النّبيّ في له «رويدك يا أنجشة، رفقاً بالقوارير»(۱)، وهذا خطأ أيضاً، لأنّ الحداء غير الغناء، والحداء يُقصد به الرّجز الّذي تنزجر به الإبل فتسير، أو الّذي يعجبها فتتبعه، وليس هو من جنس التطريب والترّنّم الّذي يكون في الغناء أو ما يُسمى الآن «أناشيد».

والعرب في لغتهم دقّة، فتسمّي كلّ صوت باسم مختلف، فالحداء ليس من الغناء الموزون على قانون الموسيقى، ولو قلت عن المغني إنّه يحدو لكان خطئاً، وإن كانوا تجوّزاً يطلقون اسم الغناء على كلّ رفع بالصوت أو ترجيع به.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٦١٤٩)، ومسلم (ح٢٣٢٣) عن أنس - رضي الله عنه -.

ونقل المسعودي<sup>(۳)</sup>في «مروج الذهب» عن بعض محترفي الغناء واسمه ابن خرداذبه (٤٠): «قال: وكان الحداء في العرب قبل الغناء، وقد كان مضر بن نزار بن معد سقط عن بعير في بعض أسفاره فانكسرت يده، فجعل يقول: يا يداه يا يداه، وكان من أحسن

<sup>(</sup>١) الشيخ ملا علي قاري بن سلطان بن محمد الهروي الحنفي، مولود بهراة ورحل إلى مكّة له عدة مصنّفات منها شرح المشكاة وشرح الشمائل، توفي سنة (١٠١هـ)، البدر الطالع (ص٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، (١٤/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) على بن الحسين بن علي، أبو الحسن المسعودي، من ذرية عبدالله بن مسعود: مؤرخ، رحالة، بحاثة، من أهل بغداد. أقام بمصر وتوفي فيها سنة (٣٥هـ)، قال الذهبي: «كان معتزلياً»، السير (١٥/ ٥٦٩).

<sup>(</sup>٤) عبيدالله بن أحمد بن خرداذبه، أبو القاسم: مؤرخ جغرافي، فارسي الأصل. من أهل بغداد. كان جده خرداذبه مجوسيا أسلم على يد البرامكة، واتصل عبيدالله بالمعتمد العباسي، فولاه البريد والخبر بنواحي الجبل، وجعله من ندمائه، توفي نحو سنة (٢٨٠هـ)، الأعلام للزركلي، (٤/ ١٩٠).

الناس صوتاً، فاستوسقت الإبل وطاب لها السير، فاتخذه العرب حداء برجز الشعر، وجعلوا كلامه أول الحداء فمن قول الحادى:

## يا هادياً يا هادياً ويا يداه يا يداه

فكان الحُداء أوّل السّماع والتّرجيع في العرب، ثم اشتقّ الغناء من الحداء»(١).

فهذا يبيّن لك تفريق العرب بين الحداء والغناء، فهل النشيد المعاصر غناءٌ أم حداء؟ قال ابن خردذابة: « إنّ منزلة الإيقاع من الغناء بمنزلة العروض من الشّعر»، وهذا صريح في أنّ الغناء عند العرب هو النّشيد المعاصر، إذ يكون بإيقاع صوتي له درجات وتداخلات، ولهذا يوزن بالموازين الموسيقية (٢)، فضلاً عن وزنه بإيقاع المعازف، ويُعاد مرة واثنتين وثلاث حتى يُضبط، فأين هذا من الحداء الّذي هو مجرد ترجيع لا بقانون ولا متكلف ولا مطرب، فقياس النّشيد على الحداء قياس فاسد.

وممّا يستدلّ به البعض أيضاً ما كان يفعله عامر بن الأكوع - رضي الله عنه - ممّا يُسمّى النّصَب في السّفر والغزو.

وهذا أيضاً خطأ، فالنّصب لا تطريب فيه ولا غناء، فهو طريقة في التصويت بالأبيات كما نسمعه من الأعراب، ولا علاقة له بالغناء الذي يجري على الأوزان والإيقاعات، فيحدث النّشوة والطّرَب.

<sup>(</sup>١) مروج الذهب، (٢/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٢) بل بعضهم لا يَزِنُ إنشاده إلا بآلات موسيقية ثمّ بعد أن يضبطها ويسجّلها يقوم المهندس الصوتي بنزع صوت المعازف ويبقى الصوت البشري، وهذا يؤكّد ما قلناه.

قال الزبيدي: «والنّصب ضربٌ من أغاني الأعراب وقد نصب الرّاكب نصباً إذا غنّى وعن ابن سيده: نصب العرب: ضربٌ من أغانيها. وفي الحديث: «لو نصبت لنا نصب العرب؟» أي: لو تغنيت، وفي الصّحاح: أي لو غنيت لنا غناء العرب، يقال نصب الحادي: حدا ضرباً من الحداء، وقال أبو عمرو: النّصَب: حداءٌ يشبه الغناء (۱)، وقال شمرٌ: غناء النّصب: ضربٌ من الألحان، وقيل: هو الّذي أحكم من النّشيد و أقيم لحنه ووزنه، كذا في النّهاية وزاد في الفائق: وسمّي ذلك لأنّ الصّوت ينصب فيه أي: يرفع ويعلى (۲).

وفي الأغاني لأبي الفرج<sup>(٣)</sup>: «وكانوا يغنّون غناء الحيرة بين الهزج والنصب وهو إلى النصب أقرب، ولم يدوّن منه شيءٌ لسقوطه وأنه ليس من أغاني الفحول»<sup>(٤)</sup>، وفيه أنّ النصَب لا يعدّه المغنّون غناء، وهذا صحيح لأنّه لا يجري على سلّم الموسيقى.

<sup>(</sup>۱) انظر كيف فرق بينه وبين الغناء، فلو كان إنشاد الصوت بأي طريقة وتنغيمه وترنيمه شيء آخر غير الغناء فها هو الغناء المحرم إذاً؟ ولهذا لما عرف بعضهم ضيق هذا المسلك عليه قال إن الغناء المحرم هو ما صاحبه آلات المعازف أو ما كان فيه فحش ودعوة للحرام أو وصف منكر أما النشيد الإسلامي فيخلو من ذلك فهو جائز ولو كان يُسمى غناء في اللغة، وهذا خطأ كها نبهنا عليه سابقاً.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس، مادة (ن ص ب).

<sup>(</sup>٣) قال الذهبي: عليّ بن الحسين أبو الفرج الأصبهاني الأموي، صاحب كتاب الأغاني. شيعي، وهذا نادر في أموي، كان إليه المنتهى في معرفة الأخبار وأيام الناس، والشّعر والغناء والمحاضرات، يأتي بأعاجيب بحدثنا وأخرنا، متّهم بالكذب، توفى سنة (٣٥٦هـ)، ميز ان الاعتدال، (٣/ ٢٣).

<sup>(</sup>٤) الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني، (٢/ ٣٤٥).

وقال أبو الفرج أيضاً: « المنسوب إلى الخلفاء من الأغاني والملصق بهم منها، لا أصل لجله ولا حقيقة لأكثره، لا سيّما ما حكاه ابن خرداذبة فإنّه بدأ بعمر بن الخطاب - رضي الله عنه - فذكر أنه تغنى في هذا البيت:

كأن راكبها غصنٌ بمروحةٍ...

ثم والى بين جماعة من الخلفاء واحداً بعد واحد.. فأمّا عمر بن الخطاب فلو جاز هذا أن يُروَى عن كلّ أحد لبَعُد عنه ؛ وإنّما روي أنه تمثّل بهذا البيت وقد ركب ناقة فاستوطأها، لا أنّه غنّى به، ولا كان الغناء العربي أيضاً عُرف في زمانه، إلاّ ما كانت العرب تستعمله من النصب والحداء، وذلك جارٍ مجرى الإنشاد (۱) إلاّ أنه يقع بتطريب وترجيع يسير ورفع للصوت (۲).

لاحِظ في كلامه أنّه جعل ما تميّز به الغناء عن النصَب والحداء هو الترجيع والتطريب، أمّا الحداء والنصب فليس فيهم إلا شيء يسير منه حتى لا يُعدّ عند أهل الصنعة غناءً.

وأنت إذا أخذت في أيّامنا هذه شيئاً من الأناشيد الإسلاميّة المزعومة، وأخذت أغنية لأحد المغنّين ونزعت ما فيها من أصوات المعازف سيتبيّن لك أنّه لا فرق بينهما في الصّوت والتّنغيم والترنّم والتطريب.

<sup>(</sup>١) أي إلقاء الشّعر.

<sup>(</sup>٢) الأغاني، (٩/ ٢٨٨).

بل إنّ كثيراً من الأناشيد ملحّنة بألحان أغنيات معروفة للفسّاق، وهذا مشهور لا ينكره إلا جاهل فقد سمعناه بأنفسنا مرات كثيرة قبل أن يتبيّن لنا منه ما كنّا نجهل.

قال الحافظ ابن حجر (۱): « واستدلّ بجواز الحداء على جواز غناء الركبان المسمى بالنصّب، وهو ضرب من النشيد بصوت فيه تمطيط، وأفرَط قوم فاستدلّوا به على جواز الغناء مطلقاً بالألحان التي تشتمل عليها الموسيقي (۲)، وفيه نظر (۳).

وقال أيضاً: « وأما الحداء فهو: سوق الإبل بضَرب مخصوص من الغناء، والحداء في الغالب إنها يكون بالرجز، وقد يكون بغيره من الشّعر »(٤).

قال ابن عبدالبر<sup>(٥)</sup>: «وهذا الباب من الغناء قد أجازه العلماء ووردت الآثار عن السلف بإجازته، وهو يُسمّى غناء الركبان وغناء النّصَب والحداء، هذه الأوجه من الغناء لا خلاف

<sup>(</sup>۱) أحمد بن عليّ بن حجر العسقلاني خاتمة الحفّاظ وشيخ الإسلام، من أغزر المصنّفين وأجودهم وأكثرهم تحقيقاً، أشهر مصنّفاته فتح الباري شرح صحيح البخاري، توفيّ سنة (۸۵۲)، البدر الطّالع للشّوكاني (۱/۷۷)، ومعجم المؤلّفين (۲/۲).

<sup>(</sup>٢) يقصد ألحان الأغاني ذات الموسيقى اللّغويّة، ففي كلامه تأكيد على الفرق بين الحداء والنصب وبين الغناء الّذي فيه تطريب وتمطيط على أوزان موسيقية كها هو حال المنشدين اليوم إلاّ من رحم الله – وقليل ما هم –.

<sup>(</sup>۳) فتح الباري، (۱۰/ ۵۳۸).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري، (١٠/ ٥٤٣).

<sup>(</sup>٥) الإمام العلاّمة حافظ المغرب شيخ الإسلام أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمّد بن عبدالبر النّمري الأندلسي القرطبي المالكي، صاحب التّصانيف الفائقة، قالَ ابن بشكوال: ابن عبدالبر إمام عصره

في جوازها بين العلماء.. وأما الغناء الذي كرهه العلماء فهذا الغناء بتقطيع حروف الهجاء وإفساد وزن الشَّعر والتمطيط به طلباً للهو والطَّرب، وخروجاً عن مذاهب العرَب، والدَّليل على صحّة ما ذكرنا أنَّ الذين أجازوا ما وصفنا من النصب والحداء هُم كرِهُوا هذا النوع من الغناء، وليس منهم من يأتي شيئاً وهو ينهى عنه.. وقد رويت الرخصة في الألحان التي تعرفها العرب ورفع العقيرة بها دون ألحان الأعاجم المكروهة»(١).

وهذا فارِقٌ مهم، فالعرب لم يكن لها خبرة ولا علم بالغناء والموسيقى وموازينها وقوانينها، بل كانت ترفع عقيرتها بالشّعر أو الرّجز دون تمطيط وتنغيم ورهز وإيقاع يهزّ النّفس البشريّة ويستخفّها، كما قال تعالى: ﴿ وَٱسۡتَفۡزِزُ مَنِ ٱسۡتَطَعۡتَ مِنْهُم بِصَوۡتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤].

وقد ذكر الإمام الشّاطبي (٢) كلاماً يناسب هذا أنقله بطوله لأهمّيّته وليُعلم أنّ ما جاء عن الصحابة وغيرهم من الأئمّة لا علاقة له بها يفعله المنشدون هذه الأيّام لا في طبيعته ولا في القصد منه ولا في عموم حالهم، قال – رحِمَه الله –: « جائزٌ للإنسان أن ينشد الشّعر الذي لا رفث فيه، ولا يذكّر بمعصية، وأن يسمعه من غيره إذا أنشد، على الحدّ الذي ينشد بين يدي

وواحد دهره، له كتاب التّمهيد والاستذكار شرح فيهما الموطّأ، والاستيعاب في أسماء الأصحاب، توقّي سنة (٤٦٣هــ)، السير (١٥/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>۱) التمهيد برتيب المغراوي، (۱۰/ ۲۰۹-۲۱۳) باختصار.

<sup>(</sup>٢) العلاّمة أبو إسحاق إبراهيم بن موسى اللّخمِيّ الشّاطِبيّ، المتوفّى سنة (٧٩٠هـ)، صاحب (الاعتصام) و(الموافقات في أصول الفقه)، الأعلام للزركلي (١/ ٧٥).

رسول الله هذا أو عمل به الصحابة والتابعون ومن يُقتدى به من العلماء، وذلك أنه كان ينشد ويسمع لفوائد:

منها: المنافحة عن رسول الله هذا، وعن الإسلام وأهله، ولذلك كان حسّان ابن ثابت - رضي الله عنه - قد نصب له منبر في المسجد ينشد عليه إذا وفدت الوفود، حتى يقولوا: خطيبه أخطب من خطيبنا، وشاعره أشعر من شاعرنا، ويقول له هذا «اهجُهم وجبريل معك» (۱)، وهذا من باب الجهاد في سبيل الله، ليس للفقراء من فضله في غنائهم بالشّعر قليل ولا كثير (۲).

ومنها: أنهم كانوا يتعرضون لحاجاتهم ويستشفعون بتقديم الأبيات بين يدي طلباتهم. كما فعل ابن زهير - رضِيَ الله عنه -، وأخت النضر بن الحارث (٣)، ومثل ما يفعل الشعراء مع الكبراء، هذا لا حرج فيه ما لم يكن في الشّعر ذكر ما لا يجوز.

ومنها: أنهم ربم أنشدوا الشِّعر في الأسفار الجهادية تنشيطاً لكلال النفوس، وتنبيهاً للرواحل أن تنهض في أثقالها، وهذا حسن، لكن العرب لم يكن لها من تحسين النّغمات ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٣٢١٣)، عن البراء بن عازب - رضِيَ الله عنه -.

<sup>(</sup>٢) الفقراء يقصد بهم الصّوفيّة، فهم لا يُغرفون بجهاد ولا كفاح فليس لهم في باب الإنشاد منافحة عن الإسلام وأهل الإسلام نصيب، كحال غالب المنشدين اليوم إنّها هم أصحاب طرب وتصويت ومهرجانات غنائية ولهو إلاّ من رحم الله وقليل ما هم.

<sup>(</sup>٣) النضر ابن الحارث من اشد أعداء النّبيّ هل ومن أكثرهم هجاء للإسلام وأهله، وقد أمكن الله منه في معركة بدر فأسر وقتله النّبيّ هل فقالت فيه أخته شعراً، انظر البداية والنهاية، (٣/ ٣٤٠) في أخبار وقعة بدر، وأما خبر كعب بن زهير فيأتي (ص٧٥).

يجري مجرى ما الناس عليه اليوم، بل كانوا ينشدون الشّعر مطلقاً من غير أن يتعلموا هذه الترجيعات التي حدثت بعدهم، بل كانوا يرقّقون الصوت ويمطّطونه على وجه يليق بأميّة العرب الذين لم يعرفوا صنائع الموسيقى، فلم يكن فيه إلذاذٌ ولا إطراب يلهي، وإنها كان لهم شيء من النشاط كها كان الحبشة وعبدالله بن رواحة يحدوان بين يدي رسول الله هذا، وكها كان الأنصار يقولون عند حفر الخندق:

نحن الذين بايعوا محمداً على الجهاد ما حيينا أبداً

فيجيبهم على بقوله:

اللهم لا خير إلا خير الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجرة.

ومنها: أن يتمثل الرجل بالبيت أو الأبيات من الحكمة في نفسه ليعظ نفسه أو ينشطها أو يحركها لمقتضى معنى الشِّعر، أو يذكرها ذكراً مطلقاً.

هذا وما أشبهه كان فعل القوم، وهم مع ذلك لم يقتصروا في التنشيط للنفوس ولا الوعظ على مجرد الشّعر<sup>(1)</sup>، بل وعظوا أنفسهم بكل موعظة، ولا كانوا يستحضرون لذكر

<sup>(</sup>۱) هذا أصل مهم، فإنّ كثيراً من الوسائل الّتي اتخذها السلف سواء في باب السياسة أو في غيرها إنّها فعلوها أو رخّصوا فيها بعد أن كانوا بلغوا الغاية في استعمال الوسيلة الشّرعيّة، فجاء من بعدهم فأخذ ما جاء عنهم في رخصهم وأعرض عن عزائمهم، كمن يأخذ المكوس من الناس ويحتج بدعوته الصحابة للإنفاق على معركة كذا وكذا، مع أنّ النّبيّ لله لم يعطّل شريعة الزكاة، بل أخذ الزكاة الواجبة فلما لم تفي بالغرض دعا الناس للإنفاق، فيأتي الآن بعض الساسة فيأخذ المكوس من الناس ولا يفرض على الأغنياء زكاة أموالهم، ومثاله هنا في باب السماع، فإنّ السّلف استفرغوا جهدهم في =

الأشعار المغنين، إذ لم يكن ذلك من طلباتهم، ولا كان عندهم من الغناء المستعمل في أزماننا شيء، وإنها دخل في الإسلام بعدهم حين خالط العجم المسلمين.

وقد بين ذلك أبو الحسن القرافي (١) فقال: «أي الماضين من الصدر الأول حجة على من بعدهم، ولم يكونوا يلحّنون الأشعار ولا ينغمونها بأحسن ما يكون من النغم إلا من وجه إرسال الشّعر واتصال القوافي، فإن كان صوت أحدهم أشجن من صاحبه كان ذلك مردوداً إلى أصل الخلقة لا يتصنّعون ولا يتكلفون».

هذا ما قال، فلذلك نص العلماء على كراهية ذلك المحدث، وحتى سئل مالك بن أنس – رضى الله عنه – عن الغناء الذي يستعمله أهل المدينة، فقال: إنها يفعله الفساق»(٢).

<sup>=</sup> كتاب الله وسنة رسوله هل والجهاد في سبيل الله وعهارة الأرض والدعوة، فإن أصابهم ملل أو كلل أو احتاجوا إلى الترفّه ترخّصوا بشيء من الحداء أو النصب، فجاء من بعدهم فأخذ بها جاء في وقت ترخصهم مع أنّه في الأصل لم يسلك سبيلهم في تدبر الكتاب والسنة والعمل بهها والدعوة لها، فأين ما كان يفعله ابن رواحة في الجهاد وحفر الخندق مما يفعله أصحاب المهرجانات الإنشادية الغنائيّة الذين يتجمعون للهو والطرب والغناء والرقص وأكثرهم لا علم ولا فقه ولا جهاد ولا دعوة، فإذا أنكرت عليهم تعللوا بنشيد ابن رواحة في الجهاد أو الصحابة في حفر الخندق، وهذا من جناية الموى على العبد.

<sup>(</sup>۱) حمد بن إدريس بن عبدالرحمن أبو العباس، شهاب الدين الصنهاجي القرافي: من علماء المالكية نسبته إلى قبيلة صنهاجة ( من برابرة المغرب ) وإلى القرافة ( المحلة المجاورة لقبر الامام الشافعي ) بالقاهرة. وهو مصري المولد والمنشأ والوفاة، له مصنفات جليلة في الفقه والاصول، منها ( أنوار البروق في أنواء الفروق) تو في سنة (١٨٤هـ) الأعلام للزركلي (١/ ٩٤-٩٥).

<sup>(</sup>٢) الاعتصام، ص (٢٢٠-٢٢٣) بتصرف.

وقال العيني (۱) معلقاً على حديث عائشة المتقدّم: «فيه جواز سماع صوت الجارية بالغناء وإن لم تكن مملوكة ؛ لأنّه لم ينكر على أبي بكر سماعه ؛ بل أنكر إنكاره واستمرّت إلى أن أشارت إليهما عائشة بالخروج، ولكن لا يخفى أن محلّ الجواز ما إذا أمنت الفتنة بذلك، وقال المهلب: الذي أنكره أبو بكر كثرة التنغيم وإخراج الإنشاد من وجهه إلى معنى التطريب بالألحان، ألا ترى أنه لم ينكر الإنشاد وإنها أنكر مشابهة الزمر بها كان في المعتاد الذي فيه اختلاف النغمات وطلب الإطراب فهو الذي يخشى منه وقطع الذريعة فيه أحسن، وما كان دون ذلك من الإنشاد ورفع الصوت حتى لا يخفى معنى البيت وما أراده الشاعر بشعره فغير منهي عنه، وقد روي عن عمر -رضي الله تعالى عنه - أنه رخص في غناء الأعرابي، وهو صوت كالحداء يسمى النّصَب إلا أنّه رقيق»(۱).

وشيء أخير يزيد الاستدلال بفعل السلف ضعفاً، ألا وهو أنّ النّصب والحداء إنّها جاء عن بعض السلف فعله واستهاعه في السّفر والغزو، فلم يكن أحدهم يجمع الناس على المنشدين ويقيم المهرجانات أو الجلسات للطرب والغناء واللهو، فالذي يظهر أنّ ذلك من المواضع المخصوصة من عموم تحريم الغناء.

<sup>(</sup>۱) محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد، أبو محمد، بدر الدين العينى الحنفي: مؤرخ، علامة، أصله من حلب ومولده في عينتاب ( وإليها نسبته )، وولي في القاهرة الحسبة وقضاء الحنفية ونظر السجون، عكف على التدريس والتصنيف إلى أن توفي بالقاهرة، سنة (۸۵۵هـ)، من أشهر كتبه (عمدة القاري في شرح البخاري)، الأعلام للزركلي، (۷/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) عمدة القارئ (٦/ ٣٩٤).

سابعاً: أنّ واقع النشيد الإسلامي اليوم - كما يُسمى - فيه ما لا ينبغي التوقف في تحريمه، فأكثر المنشدين من الشباب الجسان وأكثرهم من حالقي اللحى أو مخفّفيها جداً، وأكثرهم من المتجمّلين المتنعّمين في صورهم وأصواتهم وإذا رأيت الواحد منهم يغني أو ينشد رأيت كيف يهتز طرباً ونشوة، ويتهايل ويهز رأسه ويصفّق ويحث الجمهور على التصفيق؛ بل رأيت أحدهم من شدة طربه يرقص رقصاً على أنغام صوت المنشد، هذا عدا ما يصاحب ذلك من همهات وتنهيدات وتصويتات لا تفرق بينها وبين صوت المعازف، ويظنّ هؤلاء أنّهم بهذا سلِموا من استعمال آلات العزف، مع أنّ كثيراً منهم هم في الحقيقة ممن يستمع للغناء والمعازف، ولا يرى بها بأساً، تقليداً منه لفتاوى شذّاذ الآفاق من فقهاء الفضائيّات، وإنّها يقدّمون النشيد الإسلامي المزعوم للسذّج والجهّال ممّن لا يستمع للمعازف، فيظنّ هؤلاء أنّهم سلموا من المغرم، وليسوا كذلك ؛ لأنّ العبرة بالأثر لا بمجرد تغيير الصّورة.

وأشد من ذلك وأنكى هو السّهاح بمشاهدة النّساء للمنشدين بصورهم وحسنهم وأصواتهم العذبة، مع تكسّرهم وتغنّجهم، فهذا والله من أقبح القُبح، فتأثّر النساء بأصوات الرّجال النّاعمين وإثارة الغرائز بها أمر لا ينكره إلاّ جاهل أو ديّوث.

وقد حكى الزّبيدي (١) قال: «سمع سليان بن عبدالملك (٢) غناء راكبٍ ليلاً وهو في مضرب له، فبعث إليه من يحضره، وأمر أن يُخصى وقال: ما تسمع أنثى غناءه إلاّ صبَت إليه، وقال: ما شبّهته إلاّ بالفحل يرسل في الإبل يهدّر فيهنّ فيضبعهن "(٣).

وقد سمعت بنفسي من النساء من تصرح بحب المنشد فلان وفلان وإعجابها وتنهداتها على شاشة قناة فضائية وأمام الخلق فنعوذ بالله من ذلك.

ثامناً: أنّ واقع النّشيد اليوم لا يجوز بحال من الأحوال – ولو قيل بإباحته – أن يُستدل عليه بها نقل عن رسول الله الله وأصحابه رضي الله تعالى عنهم، فشتّان شتّان بين صنائعهم وفعالهم وبين واقع الغناء الذي يسمونه النشيد الإسلامي اليوم، وما أحقّ من يفعل ذلك بها

<sup>(</sup>۱) محمد بن محمد بن محمد بن عبدالرزاق الحسيني الزبيدي، الملقب بمرتضى، لغوي نحوي محدّث مؤرخ مشارك في عدّة علوم، من اشهر كتبه: (تاج العروس في شرح القاموس)، توفي سنة (١٢٠٥هـ)، معجم المؤلفين لكحالة، (١٢/١٨).

<sup>(</sup>۲) الخليفة الأموي سليهان بن عبدالملك ابن مروان بن الحكم بن أبي العاص بن أمية الخليفة أبو أيوب القرشي الأموي كان ديّناً فصيحاً مفوهاً عادلاً محباً للغزو يقال نشأ بالبادية، عاش تسعاً وثلاثين سنة قسم أموالاً عظيمة ونظر في أمر الرعية وكان لا بأس به وكان يستعين في أمر الرعية بعمر بن عبدالعزيز وعزل عمال الحجاج وكتب: إنّ الصلاة كانت قد أميتت فأحيوها بوقتها وهم بالإقامة ببيت المقدس ثم نزل قنسرين للرباط، وحج في خلافته، وقيل: رأى بالموسم الخلق فقال لعمر بن عبدالعزيز أما ترى هذا الخلق الذين لا يحصيهم إلا الله ولا يسع رزقهم غيره، قال: يا أمير المؤمنين هؤلاء اليوم رعيتك وهم غداً خصاؤك فبكى وقال: بالله أستعين، وعن ابن سيرين قال: يرحم الله سليهان افتتح خلافته بإحياء الصلاة واختتمها باستخلافه عمر، وكان سليهان ينهى الناس عن الغناء، توفي سنة (٩٩هـ)، السير (٥/١١١).

<sup>(</sup>٣) تاج العروس للزبيدي (١٣/ ٤٠٨) مادة (ق ر ر).

نقله ابن الحاج في المدخل قال: « قال الإمام الشيخ رزين - رحِمَه الله -: «ما أتي على بعض العلماء المتأخرين إلا لوضعهم الأسماء على غير مسميات»، وها هو ذا بيّن.

ألا ترى السياع كان عندهم على ما تقدم ذكره، وهو اليوم على ما نعاينه، وهما ضدان لا يجتمعان، ثم إنهم لم يكتفوا بها ارتكبوه حتى وقعوا في حق السلف الماضين – رضي الله عنه م، ونسبوا إليهم اللعب، واللهو في كونهم يعتقدون أن السياع الذي يفعلونه اليوم هو الذي كان السلف – رضوان الله عليهم – يفعلونه، ومعاذ الله أن يظن بهم هذا، ومن وقع له ذلك فيتعين عليه أن يتوب، ويرجع إلى الله تعالى، وإلا فهو هالك ألا ترى أن الشيخ الإمام السهروردي(۱) – رحِمَه الله – لما أن تكلم على السياع قال في أثناء كلامه: «ولا شك أنك إذا خيلت بين عينيك جلوس هؤلاء للسياع، وما يفعلونه فيه فإن نفسك تنزه أصحاب رسول خيلت بين عينيك جلوس هؤلاء للسياع، وما يفعلونه فيه فإن نفسك تنزه أصحاب رسول

وقال ابن الحاج أيضاً: « وأما من جهة الاستنباط فهو جاسوس القلب، وسارق المروءة والعقول، يتغلغل في مكامن القلوب، ويطلع على سرائر الأفئدة، ويدب إلى بيت التخييل فيثير كل ما غرس فيها من الهوى والشهوة والسخاطة والرعونة، بينها ترى الرجل وعليه

<sup>(</sup>۱) لعلّه محمد بن عبدالله بن محمد بن عموية أبو جعفر السهروردي، ذكره السّبكي وقال: قال يوسف الدمشقي كان له حظ وافر من العلم وكان حسن الوعظ وتولى قضاء شهرزور، وقتل بها في سنة (۹۳۵هـ)، طبقات الشافعية، (٦/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٢) المدخل (٣/ ٩٥-٩٦)، وما ذكره حق، فبالله عليك أين ما يفعله الآن أصحاب المهرجانات الغنائية في المسارح من الطّرَب واللهو والتّصفيق والأنوار الملونة المتحركة والتصفير وغير ذلك.. أين هذا من حداء ساذج يقوله أعرابي يحدو به إبله؟!

سمت الوقار، وبهاء العقل، وبهجة الإيهان، ووقار العلم كلامه حكمة، وسكوته عبرة فإذا سمع اللهو نقص عقله، وحياؤه، وذهبت مروءته وبهاؤه فيستحسن ما كان قبل السهاع يستقبحه، ويبدي من أسراره ما كان يكتمه، وينتقل من بهاء السكوت إلى كثرة الكلام، والكذب، والازدهاء، والفرقعة بالأصابع، ويميل رأسه، ويهز منكبيه، ويدق الأرض برجليه»(۱).

ومن التلبيس الحاصل: الترويج للغناء الذي يُسمى أناشيد بفتاوى للعلماء الكبار كمثل الشيخ ابن باز – رحِمَه الله –، وهذا تلبيس، فإنّ الشيخ لا يقصد الأناشيد التي راجت هذه الأيّام وإنّم كان يقصد ما يعرفه من رجَز البعض بالشّعر، كشعر الآداب والمتون العلميّة.

أمّا هذه الآهات والترنّمات والأصوات الموزونة فلا يكاد يجيزها إلاّ من يستبيح الغناء المتفق على تحريمه.

تاسعاً: أنّ أكثر واقع النّشيد اليوم هو من جنس الغناء الصّوفي المبتدع الذي اتفقت كلمة السّلف على ذمّه وذمّ أصحابه، وهذا ما يجهله كثير من النّاس بسبب عدم معرفتهم بحقيقة البدعة والسّنّة، وكيف عدّ السّلف الغناء الصّوفى بدعة.

وبيان ذلك أنّ بدعيّة العمل تأتي من طريقين:

<sup>(</sup>۱) المدخل (۳/ ۱۰۵–۱۰۶).

الأوّل: أن يعتقد الفاعل للعمل أنّ عمله عبادة وقربة يتقرّب بها إلى الله تعالى، وهذا هو الواضح المشهور من أمر البدع وهو الّذي يزعم كثير من منشدي اليوم ومستمعي النّشيد أنّهم منه براء.

الثَّاني: أن يتخذ العبدُ عملاً ما وسيلة لما جاء الشّرع بوسيلته وأسبابه.

فقد ذكر الأئمّة أنّ من اتّخذ وسيلة لعمل شرع الله وسيلته وكان المسوّغ لهذه الوسيلة موجوداً في عهد السلف فلم يفعلوه فإنّ العمل يكون بدعة، قال الشّاطبي: « وبيان ذلك أنّ سكوت الشّارع عن الحكم على ضربين:

أحدهما: أن يسكت عنه لأنّه لا داعية له تقتضيه، ولا موجب يقدر لأجله كالنوازل الّتي حدثت بعد رسول الله هما، فإنّها لم تكن موجودة ثمّ سكت عنها مع وجودها، وإنّها حدثت بعد ذلك فاحتاج أهل الشّريعة إلى النّظر فيها وإجرائها على ما تقرّر في كلّيّاتها، وما أحدثه السّلف الصالح راجع إلى هذا القسم كجمع المصحف، وتدوين العلم، وما أشبه ذلك، مما لم يجر له ذكر في زمن رسول الله هم، ولم تكن من نوازل زمانه ولا عرض للعمل بها موجب يقتضيها.

والثّاني: أن يسكت عنه وموجبه المقتضي له قائم فلم يقرّر فيه حكم عند نزول النازلة زائد على ما كان في ذلك الزّمان، فهذا الضّرب: السّكوت فيه كالنّص على أنّ قصد الشّارع أن لا يُزاد فيه ولا يُنقص، لأنّه لما كان هذا المعنى الموجب لشرع الحكم العملي موجوداً ثم لم يشرع الحكم دلالة عليه، كان ذلك صريحاً في أنّ الزّائد على ما كان هنالك بدعة زائدة،

و مخالفة لما قصده الشّارع، إذ فُهم من قصده الوقوف عند ما حدّ هنالك، لا الزّيادة عليه و لا النّقصان منه»(١)

وسبب ذلك أنّ البدعة في هذه الحال تصدّ عن السنّة المشروعة.

وهذا هو الذي يغفل عنه الكثير، ونمثّل له بأمثلة توضح المقصود:

محبّة النّبي على غاية مشروعة، شرع الله لها من الوسائل ما يحقّقها، كالصّلاة عليه هم، وكاتباعه، والاقتداء به، ومعرفة سيرته وشيائله، ونحو ذلك.

لكن لم يرد عن السلف أنّهم احتفلوا بيوم ميلاده، كما لم يرد عنهم أنّهم أقاموا ميتماً يوم وفاته.

كذلك الخوف والخشية والشوق إلى الله ونحو ذلك من أعمال القلوب، جعل الله ورسوله هي وسيلة تقويتها هو الإكثار من ذكر الله، وقراءة القرآن، والتفكّر في خلق الله وآياته، وكثرة الصّلاة، وزيارة القبور، ونحو ذلك ممّا هو مشروع في الكتاب والسّنة.

فإذا جاء بعد ذلك من يغنّي - أو ينشد كما يُقال - الأشعار والقصائد الملحّنة الّتي فيها ذكر الجنة والنار والقبر وفناء الدنيا والزهد ونحو ذلك فقد وقع في البدعة، لأنّ هذه الوسيلة

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢/ ٦٨١ ـ ٦٨٢) بتصرّف يسير جداً، وانظر أيضاً اقتضاء الصّراط المستقيم ص(٢٧).

لم يتّخذها السّلف مع قدرتهم وتمكنهم ووجود الباعث لها في عهدهم فدل على أنّها بدعة في الدين حتّى لو لم ينو بها صاحبها التّقرّب إلى الله تعالى.

ومن هذا الباب نعرف أنّ القصائد الوعظيّة المغنّاة الملحّنة أشدّ تحريهاً من القصائد الّتي تتضمن كلاماً آخر في وصف الربيع مثلاً أو الوفاء والأخوّة أو غير ذلك.

مع أنّك إذا دقّقت وجدتَ شبهة التقرب والتعبد موجودة في كلام كثير من المنشدين والمستمعين، إذ يطلبون دائماً محضَ رضا الله تعالى بإنشادهم وأن يرزقهم الإخلاص والبعد الرياء، كما يقر كثير منهم بنية الدّعوة إلى الله تعالى بالإنشاد وغير ذلك مما يكون غالباً في العبادات المحضة.

ولهذا كانت الأغاني - الّتي تُسمّى بالأناشيد - من أكبر أسباب الصدّعن الله وعن كتابه والتّغنّي به والتدبّر له، وعن العلم الشّرعي، والسنّة واتّباع السّلف في هديهم، وهذا ظاهر في حال غالب المنشدين للأسف في بعدهم عن العلم وجهلهم أبسط الأحكام الشّرعيّة، عداك عن المخالفات الشّرعيّة في الهدي الظّاهر كالإسبال ولبس ما لا يحل أو لا يجمل وحلق اللحية أو تخفيفها جداً عداك عن التّساهل في أمر الصّلاة والعبادات.

عاشراً: مع هذا بقيت قلة قليلة من الأناشيد يمكن قبولها لخلوها من التطريب واللهو، خصوصاً للأطفال والنساء، وفي أوقات تستدعي ذلك، وهذا النوع الآن قليل كما قلت، وغالبه قديم التسجيل منذ سنوات عديدة، فهذا الصنف مقبول – إن وُجد –.

وقد يقول قائل: ما هو الحد الشرعي الفارق بين التطريب وعدم التطريب، ويجعل من هذا شبهة يرد القول بتحريم هذا الغناء.

فأقول: هذا ليس مقصوراً على هذه المسألة، بل كثير من المسائل الشرعية يكون فيها تحديد بين القليل والكثير، كالحركة في الصلاة مثلاً، وكاشتباه النجس بالطاهر في أبواب المياه أو اللباس، وكثير من المسائل فيها ثلاث مناطق، منطقة لاشكّ فيها بأنها حرام، ومنطقة لاشكُّ بأنَّها حلال، ومنطقة هي محل تردّد، فالمؤمن يعرف كيف يتعامل مع هذه الأمور، وفق قوله على: « الحلال بين والحرام بين وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من النّاس، فمن اتّقى الشّبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه»(١)، فالأناشيد التي هي من جنس الغناء المحرم وغالب النشيد اليوم من هذا النوع هي ظاهرة التطريب واللهو خصوصاً مع الإيقاعات ونحوها، فهذه لا يجوز التردد في الامتناع عنها، وهناك أناشيد من جنس الحداء والرجز لا تطريب فيها البتة خصوصاً ما كان من قصائد الأعراب والقصائد النبطية ونحوها المتون العلمية فهذه لاشكّ في حلّها مع أنّها اليوم أندر من الكبريت الأحمر، وهناك أناشيد قد تقع من العبد في منطقة الشكّ والتّردّد فهذه الخبر له في اجتنابها، لقوله ﷺ: « فمن اتّقي الشّبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه»، مع الأخذ بعين الاعتبار أنَّ كلمة أهل الإسلام متفقة على أنَّ السماع أو ما يُسمى الأناشيد هي من السماع المفضول الذي لا يجوز ولو قيل بإباحته أن يكون ديدن الإنسان وأكثر حاله، بل يجب أن يكون سماع القرآن وتدبره هو الأكثر وهو الغالب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٥٢) ومسلم (ح ١٥٩٩)عن النّعمان بن بشير ـ رضي الله عنه ـ.

ولا أريد أن يكون هذا التمهيد بحثاً في بيان حكم الأناشيد والتوسّع فيها، وإنّما أردت التّنبيه على سبب الخلط الوارد والتلبيس الّذي وقع فيه كثيرون، بسبب عدم التفريق بين المسميات، وبين الأحوال المختلفة.

وفي كلام شيخ الإسلام رحمه الله الآتي ما فيه تفصيل وبيان لا مناص منه في حكم الأناشيد الإسلامية المزعومة، والّتي هي في الحقيقة لا تخرج عن كونها من الغناء المحرّم إلاّ في مواطن وحالات يأتي بيانها إن شاء الله تعالى.

وهذا أوان سرد كلام شيخ الإسلام رحمه الله والتعليق عليه والله المستعان ولا حول ولا قوّة إلا بالله.



## بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسّلام ابن تيميّة رحمه الله: «

## فصل يتعلق بالسماع

قال أبو القاسم القشيري(١) في باب السماع: «قال الله تعالى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ اللهُ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا الللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

قال أبو القاسم: اللام في قوله: ﴿ الْقَوْلَ ﴾ تقتضي التعميم والاستغراق، والدليل عليه أنه مدحهم بأتباع الأحسن ».

قلتُ: وهذا يذكره طائفة، منهم أبو عبدالرحمن السلمي<sup>(٢)</sup>وغيره، وهو غلط باتّفاق الأمة وأئمتها، لوجوه:

<sup>(</sup>۱) عبدالكريم بن هوازن بن عبدالملك ابن طلحة النيسابوري القشيري، من بني قشير ابن كعب، أبو القاسم، من أصحاب الأشعري، ومن كبار المتصوّفة في زمنه، كانت إقامته بنيسابور وتوفي فيها سنة (٥٦٤هـ) سير أعلام النبلاء، (٢٢٧/١٨).

<sup>(</sup>۲) محمد بن الحسين بن محمد بن موسى الازدي السلمي النيسابوري، أبو عبدالرحمن: من علماء المتصوفة. قال الذهبي: (تكلموا فيه وليس بعمدة )، بلغت تصانيفه مئة أو أكثر، (۲٤٧/۱۷)، وميزان الاعتدال، (۳/۳۷).

أحدها: أنّ الله سبحانه وتعالى لا يأمر باستهاع كل قول - بإجماع المسلمين - حتى يقال: اللام للاستغراق والعموم ؛ بل مِن القول ما يحرم استهاعه، ومنه ما يكره، كها قال النّبيّ اللام للاستمع إلى حديث قوم وهم له كارهون صُبّ في أذنيه الأنّك يوم القيامة»(١).

وقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي َ اَيْنِنَا فَأَعْرِضٌ عَنَّهُمْ حَتَىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِوءً وَإِمَّا يُنسِينَّكَ ٱلشَّيَّطِنُ فَلَا نَقَعُدُ بَعَدَ ٱلدِّحْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ وَإِمَّا يُسْتَعُونَ عَلَى اللَّذِينَ يَنْقُونَ مِنْ وَسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَلَكِن ذِكَرَىٰ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٨ - ٦٩]، فقد أمر سبحانه بالإعراض عن كلام الخائضين في آياته، ونهى عن القعود معهم، فكيف يكون استماع كلِّ قول محموداً؟!

وقال تعالى: ﴿ وَقَدُ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْكِ أَنَّ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَتِ ٱللَّهِ يُكَفَّرُ بِهَا وَيُسَّنَهُ رَأَ بِهَا فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمُ إِذَا مِّثْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠]، فجعل الله المستمع لهذا الحديث مثل قائله، فكيف يمدح كل مستمع كلِّ قول؟!

وقال تعالى: ﴿قَدْأَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّهُ وَمُعْرِضُورِ ﴾ [المؤمنون: ١-٣].

وقال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٣]، إلى قوله: ﴿ وَإِذَا مَنُ وَابِاللَّغُو مَنُ وا كِرَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٧٤٢) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -، والآنُك: هو الرّصاص المذاب.

فإذا كان الله تعالى قد مدح وأثنى على من أعرض عن اللغو، ومرّ به كريهاً لم يستمعه، كيف يكون استهاع كل قولٍ ممدوحاً؟!

وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَكِيكَ كَانَ عَنْ مُسَعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]، فقد أخبر أنه يسأل العبد عن سمعه وبصره وفؤاده، ونهاه أن يقول ما ليس له به علم.

وإذا كان السمع والبصر والفؤاد كل ذلك منقسم إلى ما يؤمر به وإلى ما ينهى عنه، والعبد مسئول عن ذلك كلّه، كيف يجوز أن يُقال: كل قول في العالم كان، فالعبد محمودٌ على استهاعه؟!

هذا بمنزلة أن يُقال: كل مرئيٍّ في العالم فالعبد ممدوحٌ على النظر إليه؟

ولهذا دخل الشيطان من هذين البابين على كثير من النسّاك، فتوسعوا في النظر إلى

<sup>(</sup>۱) لم أجده، ويُفهم من هذه النصوص أنّ شيخ الإسلام يشير إلى مرتبتين في هذه المفسدة، الأولى: استاعهم إلى ما نهوا عنه وهو الغناء أو ما يُسمّى الأناشيد، والثّانية: اتخاذهم هذا قربة وطاعة، وهذا يعني أنّ من لم يتّخذ ذلك عبادة وطاعة ليس سالماً من إثم الغناء والاستماع إليه، ويأتي مزيد بيان، وإنّما أردت التّنبيه من الآن إلى أنّ شيخ الإسلام – رحِمَه الله -، يتكلّم عن الغناء والأناشيد بمجرّدها ثمّ يبيّن غلوّ الصوفيّة فيها حتى التّذوها عبادة وقربة.

الصور المنهيّ عن النظر إليها (١)، وفي استهاع الأقوال والأصوات التي نُهوا عن استهاعها، ولم يكتف الشيطان بذلك حتى زيّن لهم أن جعلوا ما نُهوا عنه عبادة، وقربة، وطاعة (٢)، فلم يحرّموا ما حرم الله ورسوله، ولم يدينوا دين الحق.

كما حُكي عن أبي سعيد الخرّاز (٣) أنّه قال: رأيت إبليس في النوم وهو يمرّ عني ناحية، فقلت له: تعال، مالك! فقال: بقى لي فيكم لطيفة: السّماع، وصحبة الأحداث (٤).

<sup>(</sup>۱) وهذا ملحوظ في هذه الأيّام، حيث كثر خروج بعض المنسوبين للعلم والدعوة في برامج مختلطة تظهر فيها المذيعات أو الحاضرات في لباس يكشف عن عوراتهنّ، بزعم النقاش أو الحوار حول مواضيع تهمّ المجتمع أو غير ذلك، وهذا والله منكر وعدوان على الشّريعة، وغالباً ما يحصل من جهلة ومتصدّرين بغير حق، لكنّ غالب النّاس لا يميّزون فيكون ذلك فتنة لهم، نسأل الله العافية.

<sup>(</sup>٢) وهذا يُفهم منه صراحة أنّ شيخ الإسلام ذكر مرتبتين للسماع والنظر: مرتبة المعصية، وأغلظ منها اتخاذ هذه المعصية قربة، فسماع الصوفية للغناء أو النشيد معصية عند شيخ الإسلام – رحِمَه الله -، ليس مجرد بدعة إذا اتخذوه قربة.

<sup>(</sup>٣) أبو سعيد أحمد بن عيسى البغدادي الخراز، قال الذهبي: «يقال إنه أول من تكلم في علم الفناء والبقاء.. فولّد أمراً كبيراً تشبّث به كل اتّحادي ضال»، له شطحات كفره بها بعض أهل عصره، توفي سنة (٣١٨هـ) وقيل غير ذلك، انظر طبقات الصوفية (ص٢٢٨)، والسير (١٣/ ١٩).

<sup>(</sup>٤) الخبر كما في طبقات الصوفية للسلمي (ص٢٣٢): «رأيت إبليس في النوم وهو يمر عني ناحية، فقلت: تعالى، فقال: إيش أعمل بكم، أنتم طرحتم عن نفوسكم ما أخادع به الناس، قلت: وما هو؟ قال: الدنيا، فلما ولّى عني التفتّ إليّ وقال: غير أنّ لي فيكم لطيفة، قلت: وما هي؟ قال: صحبة الأحداث، قال أبو سعيد: وقلّ من يتخلّص من هذا من الصّوفيّة » وصحبة الأحداث المقصود بها التساهل في مجالسة الغلمان الصّغار خاصّة صِباح الوجوه، وهذا يكثر في أهل الأناشيد جدّاً، بل =

وأصحاب ذلك وإن كان فيهم من ولاية الله وتقواهم ومحبته والقرب إليه ما فاقوا به على من لم يساوِهِم في مقامهم، فليسوا في ذلك بأعظم من أكابر السّلف المقتتلين في الفتنة (۱)، والسّلف المستحلّين لوبا الفضل، والمتعة (۳)، والسّتحلّين لربا الفضل، والمتعة (۳)، والمستحلّين لربا الفضل، والمتعة (۳)، والمستحلين للحشوش (۱)، كما قال عبدالله بن المبارك (۵): «رُبّ رجل في الإسلام له قدم حسن وآثار صالحة كانت منه الهفوة والزلّة لا يُقتدى به في هفوته وزلّته» (۱).

<sup>=</sup> يستعملونهم في دمج أصواتهم النّاعمة الّتي تشبه أصوات النّساء بأصوات الكبار لتحسين الأداء، وهذا من استدراج الشّيطان لهم، فكم وقع بسبب هذا التّساهل من بليّة.

<sup>(</sup>١) يقصد ما وقع بين الصحابة ومن معهم من التابعين من القتال بتأويل.

<sup>(</sup>٢) كوكيع بن الجرّاح، وأبي حنيفة ومن معهم من أهل الكوفة.

<sup>(</sup>٣) أي متعة النّساء، حيث لم يبلغهم نصوص النّهي عنها.

<sup>(</sup>٤) أي إتيان النّساء في أدبارهنّ، وهو محرّم.

<sup>(</sup>٥) عبدالله بن المبارك بن واضح، أبو عبدالرحمن الحنظلي ثم المروزي، الإمام شيخ الإسلام وأمير الأتقياء في وقته، من مصنفاته «الزهد»، انظر ترجمته في السير، (٨/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٦) المناظرة حكاها شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى، وكذلك ابن القيم في أعلام الموقعين (٥/ ٢٣٥)، والشاطبي في الموافقات (٥/ ١٣٧) وكلام ابن المبارك بلفظه: «دَعُوا عند الاحتجاج تسمية الرّجال، فرُبّ رجل في الإسلام مناقبه كذا وكذا، وعسى أن يكون منه زلّة، أفلاً حدٍ أنّ يحتج بها»، وهي في سنن البيهقي برقم (١٧٤١٤) دون موضع الشاهد، ومقصود شيخ الإسلام قطع الطّريق أمام من يستبيح الغناء أو السّماع الصّوفي بفعل بعض الصّالحين له، فغاية ما فيه أنّه زلّة من ذلك الصّالح، والحجّة في كتاب الله تعالى وسنّة نبيّه هذا لو فرض أنّه خير من المخالفين له، فكيف والمخالف له خير منه وأكثر وأعلم؟!

والغلط يقع تارةً في استحلال المحرّم بالتأويل، وفي ترك الواجب بالتأويل، وفي جعل المحرّم عبادة بالتأويل، كالمقتتلين في الفتنة، حيث رأوا ذلك واجباً ومستحباً، وكما قال طائفة مثل: عبدالله بن داود الحربي<sup>(۱)</sup>وغيره: «إنّ شرب النّبيّذ المختلف فيه أفضل من تركه»<sup>(۲)</sup>.

فالتأويل يتناول الأصناف الخمسة، فيجعل الواجب مستحباً، ومباحاً، ومكروهاً، ومحروهاً، ومحرماً، ويجعل المحرّم مكروهاً، ومباحاً، ومستحباً، وواجباً، وهكذا في سائرها.

ومما يعتبر به أنّ النسّاك وأهل العبادة والإرادة توسّعوا في السمع والبصر، وتوسع العلماء وأهل الكلام والنظر في الكلام، والنظر بالقلب، حتى صار لهؤلاء الكلام المحدَث (٣)، ولهؤلاء السّماع المُحدَث، هؤلاء في الحروف، وهؤلاء في الصوت، وتجد أهل السّماع كثيري الإنكار على أهل الكلام، كما صنف الشيخ أبو عبدالرحمن السلمي مصنفاً في ذمّ الكلام

<sup>(</sup>۱) كذا في المطبوع وهو تحريف، والمراد هو عبدالله بن داود الخريبي، الإمام الحافظ القدوة، أبو عبدالرحمن الهمداني، ثقة عابد، وهو على مذهب أهل العراق في استباحة النّبيّذ، ترجمته في السير (٩/ ٣٤٨) وغيرها.

<sup>(</sup>٢) لم أجده، وفي ترجمة إسماعيل بن علية في تهذيب التهذيب قال ابن حجر: «قال علي بن خشرم: قلت لو كيع: رأيتُ ابن علية شرب النبيذ حتى يُحمل على الحمار، يحتاج من يرده، فقال وكيع: إذا رأيت البصري يشرب النبيذ فاتّهمه، وإذا رأيت الكوفي يشربه فلا تتّهمه، قلت: وكيف ذاك؟ قال: الكوفي يشربه تديناً، والبصري يترُكه تديناً».

<sup>(</sup>٣) أي علم الكلام والمنطق والفلسفة داخلة فيه.

وأهله، وهما من أئمّة أهل السّماع<sup>(۱)</sup>، ونجد أهل العلم والكلام مبالغين في ذمّ أهل السّماع، كما نجده في كلام أبي بكر بن فورك (<sup>۲)</sup>، وكلام المتكلمين في ذمّ السماع وأهله والصوفية ما لا يحصى كثرة.

وذلك أن هؤلاء فيهم انحراف يشبه انحراف اليهود أهل العلم والكلام، وهؤلاء فيهم انحراف يشبه انحراف النصاري أهل العبادة والإرادة.

وقد قال الله في الطائفتين: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَىٰ عَلَى لَشَءِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَىٰ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَىٰ لَيْ لَيْعَلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَٱللَّهُ يَحْكُمُ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتَلُونَ ٱلْكِئْلَ ۖ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَٱللَّهُ يَحْكُمُ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتَلُونَ ٱلْكِئْلَ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَالله يَعْكُمُ لَكُونَ اللهُ وَاللهُ مَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ اللهُ عَلَيْهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾[البقرة: ١١٣].

ولهذا تجد تنافراً بين الفقهاء والصوفية، وبين العلماء والفقراء (٣)من هذا الوجه.

والصّواب: أن يُحمد من حال كل قوم ما حمده الله ورسوله، كما جاء به الكتاب والسنة،

<sup>(</sup>١) قال الدكتور محمد رشاد سالم هنا: «كذا في الأصل، وهذا يدل على سقوط كلام عن إمام آخر من أئمّة التصوّف، ذمَّ الكلام وأهلَه، وهو من أئمّة أهل السّماع، وقد يكون المقصود أبا طالب المكّي صاحب قوت القلوب، أو الغزالي ».

<sup>(</sup>٢) أبو بكر محمد بن الحسن بن فورك الأصبهاني، قال الذهبي: «كان أشعرياً رأساً في فنّ الكلام أخذ على أبي الحسن الباهلي صاحب الأشعري، قال ابن عساكر: بلغت تصانيفه في أصول الدّين وأصول الفقه ومعانى القرآن قريباً من المئة، توفى مسموماً سنة (٢٠١هـ)، انظر سبر أعلام النبلاء، (١٧/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) الفقراء يُقصد بهم الزّهاد المتعبّدون بالفقر وترك الدنيا وهم من جنس الصوفيّة.

ويذمّ من حال كل قوم ما ذمّه الله ورسوله، كها جاء به الكتاب والسنة (۱)، ويجتهد المسلم في تحقيق قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنعُمَتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا السَّيَ الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ، والنصارى ضالون» (۱)، وقد تكلّمنا على بعض ما يتعلق بهذه الأمور في غير هذا الموضع في مواضع.

الوجه الثاني<sup>(٣)</sup>: أنّ المراد بالقول في هذا الموضع القرآن، كما جاء ذلك في قوله: ﴿وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونِ ﴾ [القصص: ٥١].

<sup>(</sup>۱) هذه العبارة ممّا وضعها بعض من تكلّم في هذه المسائل في غير موضعها وفهمها على غير مراد صاحبها، فشيخ الإسلام هنا يتكلّم عن حَمْد الحال لا عن حَمْد صاحب الحال، فإذا كان المتصوّفة - مثلاً - لهم اهتهام بأعهال القلوب فهذه الحال ممّا يُحمد لأنّ الشّرع جاء بذلك، فعمل المبتدعة بشيء من الشّريعة ليس مسوّغاً لردّه ضمن ردّ بدعة المبتدع، ولم يقصد الشيخ أن يكون ذلك مستنداً لحمد الصّوفيّة والثّناء عليها لأنّها في بعض جوانبها وافقت الشّريعة، فهذا غير مراد لشيخ الإسلام - رحِمَه الله -، بل التّصوّف منهج مذموم مخالف للسّنة حتّى في الجوانب الّتي وافق بها الشّرع فإنّه في ذلك غير متحرّ لتلك الموافقة وإنّها وافقت أهواء أصحابه، ولو كانوا حقاً أصحاب اتباع لما تركوا الكتاب والسّنة وأقبلوا على منهج مبتدع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (ح١٨٨٨)، و الترمذي (ح٢٩٥٣)، وقال: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث سياك بن حرب وروى شعبة عن سياك بن حرب عن عباد بن حبيش عن عدي بن حاتم عن النّبيّ صلى الله عليه وسلم الحديث بطوله»، وأخرجه الطبراني في الكبير (١٧/ ح٢٣٦)، والطيالسي في مسنده، (ح١١٥)، وقد صحّح الشيخ الألباني رحمه الله الحديث كما في تخريجه لشرح العقيدة الطحاوية، (٩٤٥).

<sup>(</sup>٣) من أوجه الرد على القشيري في قوله: إنَّ استماع كلِّ قول محمود شرعاً، وما سبق كله هو الوجه الأوَّل.

فإنّ القول الذي أُمِروا بتدبّره هو الذي أُمروا باستهاعه، والتدبّر بالنظر والاستدلال والاعتبار والاستهاع، فمن أمرنا باستهاع كل قول، أو باستهاع القول الذي لم يشرع استهاعه، فهو بمنزلة من أمر بتدبّر كلّ قول والنّظر فيه، أو بالتدبّر للكلام الذي لم يُشرع تدبّره والنظر فيه، فالمنحرفون في النظر والاستدلال بمثل هذه الأقوال من أهل الكلام المبتدع.

وذلك أنّ اللام في لغة العرب هي للتعريف، فتنصرف إلى المعروف عند المتكلم والمخاطب، وهي تعم جميع المعروف، فاللام في القول تقتضي التعميم والاستغراق، لكن عموم ما عرفته وهو القول المعهود المعروف بين المخاطِب والمخاطَب، ومعلوم أنّ ذلك هو القول الذي أثنى الله عليه وأمرنا باستهاعه، والتدبّر له، واتباعه، فإنّه قال في أوّل هذه السورة: وتنزيلُ الْكِنَكِ مِن الله عليه وأمرنا باستهاعه، والتدبّر له، واتباعه، فإنّه قال في أوّل هذه السورة: وتنزيلُ الْكِنَكِ مِن الله عليه وأمرنا بالله عليه وألن إنّا أَنْرَلْنا الله كُلُوسَالله عُلُوسًا لله عليه وألم الله الله عليه والله ودينه، الكلم الطيب والعمل الصالح.

وخير الكلام كلام الله، وأصل العمل الصالح عبادة الله وحده لا شريك له، كما في قوله: ﴿ قُلُ اللّهَ أَعَبُدُ مُ عَلَمُ اللّهُ مُ وَاللّهُ مُ مَن دُونِهِ ۗ قُلُ إِنّ الْخَيْسِ مِن اللّهِ اللّهُ اللّهُ مُ مُ اللّهُ مَ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ

ثم قال بعد ذلك: ﴿أَفْمَن شَرَحَ ٱللّهُ صَدْرَهُۥ لِلْإِسْلَدِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّن رَّبِّهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ
قُلُوجُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللّهِ أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشْدِهًا مَّثَانِى فَلُوجُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللّهِ أَوْلَئِكَ فَى ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللّهُ مُنَالِلُهُ مُّ اللّهِ لَقَالُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهُ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ فَقَامُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللّهُ ذَلِكَ هُدَى ٱللّهِ يَعْشُونَ كَرَبُهُمْ مُا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزُّمَر: ٢٢ - ٢٣].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرِءَ انْ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ وَأَذَكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِن ٱلْقَوْلِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].

ثم قال بعد ذلك: ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْنَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

<sup>(</sup>۱) ما يجده الإنسان في نفسه وقلبه من التأثّر بها يسمعه، وهو عند الصّوفيّة ملازم للهزّ والرّقص والاضطراب وربّها الغشيّ، انظر (إحياء علوم الدين) للغزالي، (۲/ ٤٠٣).

الأمثال، وذلك يتضمّن النظر والاستدلال والكلام المشروع، كما أنّه في الآية الأولى أثنى على أهل السماع له والوجد، وذلك يتضمن السماع والوجد المشروع.

ثم قال بعد ذلك: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدُقِ إِذْ جَآءَهُۥ ۚ ٱللَّسَ فِي جَهَنَّ مَ مَثُوكَى لِلْكَفِرِينَ ﴿ آَ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۗ أُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [الزُّمَر:٣٣].

ذكر البخاري في صحيحه تفسير مجاهد (۱) وهو أصح تفسير التابعين - قال: ﴿ وَٱلَّذِى جَاءَ بِٱلصِّدُقِ ﴾: المؤمن يجئ يوم القيامة، يقول: هذا الذي أعطيتني، عملتُ بها فيه (۲)، فذكر الصدق والمصدق به مثنياً عليه، وذكر الكاذب والمكذّب للحقّ، وهما نوعان من القول ملعونان هما وأهلها، فكيف يكون مثنياً على من استمعهها؟!

ولا ريب أن البدعة الكلامية والسماعية، المخالفة للكتاب والسنة، تتضمن الكذب على الله، والتكذيب بالحق، كالجهمية (٣)، الذين يصفون الله بخلاف ما وصف به نفسه، فيفترون

<sup>(</sup>۱) مجاهد بن جبر – بفتح الجيم وسكون الموحدة – أبو الحجاج المخزومي مولاهم، المكي، ثقة إمام في التفسير وفي العلم، مات سنة (١٠١هـ)، وله ثلاث وثمانون، سير أعلام النبلاء (٤/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>۲) كتاب التفسير، باب باب: تفسير سورة الزمر، وقد ذكر الحافظ من وصله في تغليق التعليق، (۲) كتاب النفسير، باب باب: تفسير الطبري في تفسير سورة الزمر، آية (۳۳).

<sup>(</sup>٣) الجهميّة أتباع الجهم بن صفوان السّمرقندي أبو محرز المبتدع الضّال، أخذ بدعته عن الجعد بن درهم، وقتله سلمة بن أحوز سنة (١٢٨هـ)، ومن أشهر بدعه قوله: إنّ الإيبان هو المعرفة فقط، وقوله بالجبر وقوله بفناء الجنة والنار ونفيه الأسهاء والصفات، انظر السير، (٢٦/٦) وانظر الفرق بين الفرق (ص١٩٩)، والملل والنحل للشهرستاني، (ص٧٧).

عليه الكذب، أو يروون في ذلك آثاراً مضافة إلى الله، أو يضربون مقاييس ويسندونها إلى العلوم الضرورية، والمعقول الصحيح الذي هو حقٌ من الله، وكل ذلك كذب، ويكذّبون بالحق لما جاءهم، وهو ما ورد به الكتاب والسنة، من الخبر بالحق، والأمثال المضروبة له، وكذلك كثير من الأشعار التي يسمعها أهل السّماع، قد يتضمّن من الكذب على الله والتكذيب بالحق أنواعاً.

ونفسُ الانتصار لما خالف الشريعة من السّماع وغيره يتضمّن الكذب على الله، مثل أن يقول القائل: إن الله أراد بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسۡتَمِعُونَ ٱلْقَوۡلَ ﴾ [سورة الزمر ١٨] مستمع كل قول في العالم، فهذا كذب على الله، وإن كان قائله منّا، ولأنّهم يكذبون بالحق المخالف لأهوائهم.

ثم قال تعالى بعد ذلك: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱلْهَتَكَ كُ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ﴾ [الزمر: ١٤]، فأخبر أنّه أنزل القول – الذي هو الكتاب – بالحق، وإن المهتدي لنفسه هداه، وضلاله على نفسه، والرسول ليس بوكيل عليهم يحصى أعمالهم ويجزيهم عليها ؟ بل إلى الله إيابهم، وعلى الله حسابهم.

ثم قال: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالتَّبِعُواْ أَحْسَنَ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُم ﴾ [ الزمر: ٥٣ - ٥٥ ]، وهذا الأحسن هنا هو الأحسن الذي في قوله: ﴿ النِّينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَ فَي قوله لموسى عن

التوراة: ﴿ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ [الأعراف: ١٤٥]، كم سنذكره - إن شاء الله -.

ثم قال: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ رُمُولًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتَ أَبُورِبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَئُهَا آلَمُ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلِنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَقَالُوا فَالُوا بَلِنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَقَالُوا اللَّهُ مَا لَكُ مَدُدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوّا أُمِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءً فَيَعُم أَجُرُ الْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ, وَأَوْرَثَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوّا أُمِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاءً فَيَعُم أَجُرُ الْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ الذِي الزمر: ٢٩ - ٧٤]، مع قوله: ﴿ وَجِانَ ءَ بِٱلنَّبِيِّنَ وَٱلشُّهَدَآءِ ﴾ [الزمر: ٢٩ - ٧٤].

فجعل الفرقان بين أهل الجنة والنار هؤلاء الآيات التي تلتها الرسل عليهم، فمن استمعها واتبعها كان من المؤمنين أهل الجنة، ومن أعرض عنها كان من الكافرين أهل النار.

والكتاب هو الذي جعله الله حاكماً بين الناس، كما قال: ﴿وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِفِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٣].

فهذا كلّه إذا تدبّره المؤمن علم علماً يقيناً أنّ الكتاب، والقول، والحديث، وآيات الله، كل ذلك واحد، والمحمودون الذين أثنى الله عليهم هم المتبعون لذلك، استهاعاً وتدبراً وإيهاناً وعملاً، أما مدح الاستهاع لكلّ قول فهذا لا يقصده عاقل، فضلاً عن أن يفسّر به كلام الله، وهذا يتوكّد بـ:

الوجه الثالث: وهو أنّ الله في كتابه إنّما حمد استماع القرآن، وذمّ المعرضين عن استماعه، وجعلهم أهل الكفر والجهل، الصمّ البكم، فأما مدحه لاستماع كل قول فهذا شيء لم يذكره

الله قط، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ, وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الأعراف:٢٠٤].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ, زَادَتْهُمْ إِيمَننًا ﴾ [الأنفال: ٢].

وقال تعالى: ﴿ أُولَيَهِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّنَ مِن ذُرِّيَةِ عَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَامَعَ نُوج وَمِن ذُرِّيَةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ عِلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَأَجْنَبَيْنَأَ إِذَانُنْكَ عَلَيْهِمْ عَايَثُمْ مَا لَرَّمْمَنِ خَرُّواْسُجَّدًا وَثُكِيًّا ﴾ [مريم: ٥٨].

وقال تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَىٰٓ أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾[المائدة:٨٣].

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ۚ إِذَا يُشْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴿ فَ وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ شُبْحَن رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴿ فَ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ [الإسم اء:١٠٧ – ١٠٩].

وقال الله تعالى في ذم المعرضين عنه: ﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآبِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ اللهُ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّأَشَمَعَهُمْ ۖ وَلَوْ ٱسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال:٢٢-٢٣].

وقال تعالى: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً صُمُّ الْبُكُمُّ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١]. وقال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَنتِ رَبِّهِمْ لَمَّ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ [الفرقان:٧٣].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمْعُواْ لِهَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغَلِبُونَ ﴾ [فُصّلت:٢٦].

وقال تعالى: ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنفِرَةٌ ﴿ فَرَتْ مِن فَسُورَةِ ﴾ [المَّدُر: ٥١].

وقال تعالى: ﴿أَفِنَ هَلَا ٱلْمَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَا الْمَدِيثِ عَلَّمَ اللَّهُ وَالْمَاء ﴾ (١)، فقال (٢): اسمد لنا، أي: غنّ اللنجم: ٥٩ - ٦١]، قال غير واحد من السلف: «هو الغناء» (١)، فقال (٢): اسمد لنا، أي: غنّ لنا، فذمّ المعرض عما يجب من استماع، المشتغل عنه باستماع الغناء، كما هو فعل كثير من الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، وحال كثير من المتنسّكة في اعتياضهم بسماع المكاء والتصدية عن سماع قول الله تعالى (٣).

ومثل هذا قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْدِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا ﴾ [لقمان: ٦].

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في تفسيره للآية: «عن ابن عباس قال: الغناء، هي يهانية، اسْمِد لنا: غَنّ لنا، وكذا قال عكرمة».

<sup>(</sup>٢) هكذا ولعله خطأ، وكأن الصواب: (تقال).

<sup>(</sup>٣) وهذا حال كثير من المنشدين ومستمعي النشيد والمتتبّعين له، فكثير منهم يسمع من النشيد أكثر مما يستمع للقرآن.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ نَ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٧].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي آَكِنَةِ مِمَّا تَدْعُونَا ٓ إِلَيْهِ وَفِي ٓ ءَاذَانِنَا وَقُرُ وَمِن بَيْنِنا وَبَيْنِكَ حِمَالُ فَاعْمِلُونَ ﴾ [فُصِّلَت: ٥].

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ عَالِيَا أُولَيِّكَ اللَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَبَعُواْ أَهْوَاءَ هُمْ ﴾ [محمد: ١٦].

وقال: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦]. وقال: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي ٱلْعُمْى وَلَوْ كَانُواْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [يونس: ٤٣].

وقال تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ۗ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرًا ﴾ [الأنعام: ٢٥].

الوجه الرابع: أنهم لا يستحسنون استهاع كل قول منظوم ومنثور، بل هم من أعظم الناس كراهة ونفرة لما لا يحبونه من الأقوال، منظومها ومنثورها، و نفورهم عن كثير من الأقوال أعظم من نفور المنازع لهم في سماع المكاء والتصدية عن هذا السماع، وإذا لم يكن العموم مراداً بالاتفاق كان حمل الآية عليه باطلاً.

الوجه الخامس: أنه قال: ﴿ فَبَشِّرْعِبَادِ ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ الله فَمَدَ الله عَلَى ال

ومعلوم أنّ كثيراً من القول ليس فيه حسَنٌ، فضلاً عن أن يكون فيه أحسن، بل فيه كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثُتَّ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَوْلِ الله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثُتَّ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَوْلِ ﴾ [براهيم:٢٦].

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُ ؟ [العنكبوت:٦٨].

وقال: ﴿ وَكَذَالِكَ نَجِّزِي ٱلْمُفْتَرِينَ ﴾ [الأعراف:١٥٢].

وقال: ﴿ بَعَسَ سُواْ وَلا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ [ الحجرات: ١٢].

وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَنَا بَرُواْ بِاللَّا لَقَابِ ﴾ [الحجرات: ١١].

وقال: ﴿إِذَاتَنَجَيْتُمْ فَلَا تَلْنَجُواْ بِٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ ﴾[المجادلة: ٩].

وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِي تَقُولُ ۗ وَٱللَّهُ يَكَتُبُمَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفِي بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾ [النساء: ٨].

وهو قد استدل بقوله: ﴿ فَيَــتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ على العموم، وهو حجة على صدق ذلك كها تقدم.

وقوله: ﴿ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ كقوله في هذه السورة: ﴿ وَٱتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم ﴾ [الزُّمَر:٥٥]، فهذه الكلمة مثل هذه الكلمة، سواء بسواء. وهذا من معاني تشابه القرآن، كما قال تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِئنَبًا مُّتَشَدِهًا مَّثَانِيَ ﴾[الزُّمَر: ٢٣]، فاتّباع أحسن ما أُنزِل إلينا من ربنا هو اتّباع أحسن القول.

وبهذا أمر بني إسرائيل حيث قال: ﴿ وَكَتَبْنَالُهُ، فِي ٱلْأَلُواحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ [الأعراف: ١٤٥](١).

ثم قال أبو القاسم: «وقال تعالى: ﴿ فَهُمْ فِي رَوْضَكَةٍ يُحْبَرُونَ ﴾ [الروم: ١٥]، جاء في التفسير أنّه السماع ».

قلتُ: فهذا قد ورد عن طائفة من السلف: أنّه السماع الحسن في الجنة، وأنّ الحور العين يغنّين بأصوات لم يسمع الخلائق بأحسن منها (٢)، لكن تنعيم الله تعالى لعباده بالأصوات الحسنة في الجنة واستماعها، لا يقتضي أنه يشرّع أو يبيح سماع كل صوت في الدنيا، فقد وعد في الآخرة بأشياء حرمها في الدنيا، كالخمر، والحرير، وأواني الذهب والفضة.

<sup>(</sup>۱) جميع ما سبق من كلام شيخ الإسلام تأكيدٌ لقضيّتين، الأولى: خطأ استدلال الصّوفيّة بعموم هذه الآية في إباحة استهاع الأناشيد، أو الغناء، سواء كانت بقصد التّعبّد أو على سبيل الإباحة، الثّانية: بيان أنّ كلّ قول أمرنا بالاستهاع إليه في القرآن أو اتّباعه أو مدح من استمعه فالمقصود به القرآن الكريم وما يلحق به، وهذا هو الاستهاع المشروع، وإذا قيل (السهاع) في فيها يأتي فالمراد سهاع ما هو مغنّى وملحّن من القول.

<sup>(</sup>٢) قال ابن كثير – رحِمَه الله – في تفسيره للآية: « قال مجاهد وقتادة: ينعمون، وقال يحيى بن أبي كثير: يعني سهاع الغناء، والحبرة أعم من هذا كله».

بل قال الله الخرير الخمر في الدنيا لم يشربها في الآخرة (١)، وقال: «من لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة (١)، وقال: «لا تشربوا في آنية الذهب والفضة ولا تأكلوا في صحافها فإنها لهم في الدنيا ولكم في الآخرة (٣).

وهذه الأحاديث من الصّحاح المشاهير المجمع على صحتها، فقد أخبر أنّه من استعمل هذه الأمور في الدنيا من المطعوم والملبوس وغيرها لم يستعلمه في الآخرة.

فلو قيل له: هذا السماع الحسن الموعود به في الجنة هو لمن نزّه مسامعه في الدنيا عن سماع الملاهى ؛ لكان هذا أشبه بالحق والسنة (٤)، وقد ورد به الأثر: «يقول الله يوم القيامة: أين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (ح٢٠٠٣) عن ابن عمر - رضي الله عنه -ما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٥٨٣٤)، ومسلم (ح٢٠٦٩) عن عمر - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح٢٦٦٥)، ومسلم (ح٢٠٦٧) عن حذيفة بن اليان - رضي الله عنه -.

<sup>(3)</sup> وهي علّة صحيحة منصوص عليها في مثل هذا، كها جاء في النصوص الّتي ساقها الشّيخ رحمه الله، فقد علّت النّهي بكونها من خصائص أهل الجنّة، قال ابن القيّم: «وأكمل الناس فيه أصونهم لنفسه في هذه الدار عن الحرام، فكها أن من شرب الخمر في الدنيا لم يشربها في الآخرة، ومن لبس الحرير في الدنيا لم يلبسه في الآخرة، ومن أكل في صحاف الذهب والفضة في الدنيا لم يأكل فيها في الآخرة.. فمن استوفى طيباته ولذاته وأذهبها في هذه الدار حرمها هناك، كها نعى سبحانه على من أذهب طيباته في الدنيا، واستمتع بها ولهذا كان الصحابة ومن تبعهم يخافون من ذلك أشد الخوف» حادي الأرواح (ص١٧٥)، وانظر نيل الأوطار، (١/ ١٧).

الذين كانوا ينزّهون أنفسهم وأسهاعهم عن اللهو ومزامير الشياطين، أدخِلوهم وأسمعوهم تحميدي وتمجيدي والثناء عليّ، وأخبروهم أنّهم لا خوف عليهم ولاهم يحزنون» (١).

ثم قال أبو القاسم: «واعلم أنّ سماع الأشعار بالألحان الطيبة، والنغم المستلذّة، إذا لم يعتقِد المستمع محظوراً، ولم يسمع على مذموم في الشرع، ولم ينجرّ في زمام هواه، ولم ينخرط في سلك لهوه، مباحٌ في الجملة.

ولا خلاف أنّ الأشعار أُنشِدت بين يدي النّبيّ ، وأنه سمعها، ولم ينكر عليهم في إنشادها، فإذا جاز سماعها بغير الألحان الطيبة، فلا يتغيّر الحكم بأن يسمع بالألحان، هذا ظاهر من الأمر (٢).

ثم ما يوجب للمستمع توفّر الرغبة على الطاعات، وتذكر ما أعد الله لعباده المتقين من الدرجات، ويحمله على التحرّز من الزلاّت، ويؤدّي إلى قلبه في الحال صفاء الواردات ؟ مستحبُّ في الدّين ومختار في الشرع (٣)».

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المبارك في الزهد (ح٤٣) من زيادات نعيم بن حماد، وابن الجعد في مسنده (ح١٦٨٢)، وابن أبي الدنيا في ذمّ الملاهي (ح٧٠) والآجري في تحريم الشطرنج (ح٦٧)، وأبو نعيم في الحلية (٣/ ١٥١) عن التّابعي الجليل محمّد بن المنكدر مقطوعاً، بسند صحيح، وقد جاء مرفوعاً عن جابر، لكنّه موضوع، انظر السلسلة الضعيفة للشيخ الألباني – رحِمَه الله -، (ح٢٠٥٦).

<sup>(</sup>٢) وما ذكره القشيري في هذه الفقرة هو تماماً ما نسميه الآن أناشيد إسلامية، وهو ما سيبيّن شيخ الإسلام رحمه الله فيها يأتي كراهته أو تحريمه، ويسميه الغناء ويستدل عليه بنفس أدلة تحريم الغناء.

<sup>(</sup>٣) وهذه المرتبة التي استحبّها القشيري هي بدعة السماع الصّوفي، الّتي يحسب أكثر المنشدين اليوم أنّه سالم منها، مع أنّ غالب الأناشيد هي من هذا الجنس المحدث، لأنّك لو سألت أيّ منشد أو مستمع لنشيد للذا تختار هذا النشيد المرقق المذكر بالقبر أو بالآخرة أو المشوق إلى لقاء الله ونحو ذلك لأجابك =

قال: «وقد جرى على لفظ الرسول هل ما هو قريب من الشّعر، وإن لم يقصد أن يكون شعراً »، وذكر الحديث المتفق عليه عن أنس بن مالك قال: «كانت الأنصار يحفرون الخندق فجعلوا يقولون:

نحن الذين بايعوا محمداً على الجهاد ما بقينا أبداً فأجامهم رسول الله ﷺ:

اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة فأكرم الأنصار والمهاجرة<sup>(١)</sup>

وقال: «ليس هذا اللفظ منه على وزن الشُّعر ».

قلتُ: تضمن هذا الكلام شيئين:

أحدهما: إباحة سماع الألحان والنغمات المستلذّة، بشرط ألا يعتقد المستمع محظوراً، وألا يسمع مذموماً في الشرع، وألا يتبع منه هواه.

والثاني: أنّ ما أوجد للمستمع الرغبة في الطاعات، والاحتراز من الذنوب، وتذكر وعد الحق، ووصول الأحوال الحسنة إلى قلبه فهو مستحب.

<sup>=</sup> بأنّه يريد أن يستفيد من سماعها وإنشادها والاتعاظ بمواعظها، وهذا التعليل منه للسماع والإنشاد للقصائد الزهدية هو نفسه بدعة محدثة، لأنّ السبيل للوصول إلى ذلك لا يجوز أن يكون بغير القرآن، فهو أصل السماع الشّرعي، فاستماعهم بهذا القصد هو في نفسه بدعة، وهو في نفسه مضاهاة للشريعة، وإعراض عن مواعظ القرآن، والله تعالى يقول: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنُذِرُكُم مِ اللَّهُ وَعَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٢٨٣٤) ومسلم (ح٢٤٥) (ح١٨٠٥) وفي غالب الروايات أنّ ذلك كان في أثناء حفر الخندق، بينها في رواية مسلم في المساجد أنّ ذلك كان في أثناء بناء المسجد.

وعلى هاتين المقدّمتين بنى من قال باستحباب ذلك، مثل أبي عبدالرحمن السلمى، وأبي حامد (١)، وغيرهما، وفي هؤلاء من قد يوجبه أحياناً ؛ إذا رأوا أنه لا يؤدّى الواجب إلاّ به.

وكذلك يفضّلونه على سماع القرآن، إذا رأوا أن ما يحصل بسماع الألحان أكثر مما يحصل بسماع القرآن (٢)، وهم في ذلك يضاهون لمن يوجب من الكلام المحدث ما يوجبه، ولمن يفضل ما فيه من العلم على ما يستفاد من القرآن والحديث.

لكن في أولئك من يرى الإيهان لا يتم إلا بها ابتدعوه من الكلام، وفيهم من يكفّر بمخالفته أو يفسّق.

وأهل السماع أيضاً فيهم من يرى الإيمان لا يتم إلا به، وفيهم من يقول في مُنكِرِه الأقوال العظيمة، وقد يكون يسعى في قتل منكرِه، لكن جنسهم كان خيراً من جنس المتكلمة ممّا فعلوا غير ذلك من الذنوب، كما يستحبّون علم الكلام، ويوجبونه، ويذمون تاركه، ويسبونه، ويعاملونه من العداوة بما يعامل به الكافر.

وبإزاء استحباب هؤلاء أو إيجابهم أنّ قوما من أهل العلم يكفّرونهم باستحباب ذلك، أو إيجابه، ولهذا تجد في المستحبّين له، وفي المنكرين له، من الغلق ما أوجب الافتراق والعداوة والبغضاء.

<sup>(</sup>۱) أبو حامد محمّد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الغزّالي بالتشديد، الملقب بحجّة الإسلام، مصنّف مشهور تنقّل بين أكثر من اتجاه فمن الفلسفة والكلام إلى التصوف ثمّ أخيراً إلى السنة وقيل إنّه مات وصحيح البخاري على صدره، لكن ذلك بطبيعة الحال ليس هو الواقع في كتبه ومصنفاته، من أشهر كتبه (إحياء علوم الدين)، توفي سنة (٥٠٥هـ)، السّير (١٩/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٢) وهو وهم وتلبيس من الشيطان، فلا يمكن أن يكون في غير القرآن من النفع مثل ما في القرآن.

وأصل ذلك تركُ الفريقين جميعاً لما شرعه الله من السماع الشّرعي الذي يحبّه الله ورسوله وعباده المؤمنون.

وهاتان المقدمتان (١) كلاهما غلط، مشتمل على دليل مجمل، من جنس استدلالهم بها ظنّوه من العموم في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسۡتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحۡسَنَهُ ۗ [الزُّ مَر :١٨]، وبها وعد الله به في الآخرة من السماع الحسن.

ولهذا نشأ من هاتين المقدمتين اللّتين لبس فيها الحق بالباطل، قولٌ لم يذهب إليه أحد من سلف الأمة ولا أئمتها، فإنه وإن نُقِل عن بعض أهل المدينة وغيرهم أنّه سمع الغناء ؛ فلم يقل أحدٌ منهم أنه مستحب في الدّين، ومختارٌ في الشّرع أصلاً، بل كان فاعل ذلك منهم يرى مع ذلك كراهته، وأن تركه أفضل، أو يرى أنه من الذّنوب، وغايته أن يطلب سلامته من الإثم، أو يراه مباحاً كالتوسع في لذّات المطاعم والمشارب والملابس والمساكن، فأما رجاء الثّواب بفعله، والتقرّب إلى الله فهذا لا يحفظ عن أحدٍ من سلف الأمّة وأئمّتها ؛ بل المحفوظ عنهم أنّهم رأوا هذا من ابتداع الزّنادقة، كما قال الحسن بن عبدالعزيز الجروي(٢) سمعت

<sup>(</sup>۱) وهذا أيضاً صريح أنّ شيخ الإسلام لا يقرّ بجواز تلحين القصائد، حتّى لو كانت تلك القصائد والأشعار خالية من الفحش والكلام المنهي عنه، وذلك لأنّ هذا هو الغناء المنهي عنه شرعاً، وإن كان يُطلق لفظ الغناء والتغنّي على ما هو مباح من الحداء ونحوه من نشيد الأعراب وأدائهم للشعر فهذا باب آخر.

<sup>(</sup>۲) أبو علي الحسن بن عبدالعزيز بن وزير بن ضابىء بن مالك بن عامر بن صاحب رسول الله عدي بن هرس لجذامي المصري الجروي، قال الدارقطني هو فوق الثقة لم ير مثله فضلا وزهداً، توفي سنة (۲۵۷هـ)، السير (۱۲/ ۳۳۳).

الشافعي يقول: «خلّفت ببغداد شيئاً أحدثته الزّنادقة يسمونه التغبير، يصدّون به الناس عن القرآن»(۱).

والتغبير هو الضّرب بالقضيب، غبّرَ أي: أثار غباراً، وهو آلة من الآلات التي تقرن بتلحين الغناء.

والشّافعي بكمال عِلمه وإيمانهِ علِمَ أنّ هذا مما يصدّ القلوب عن القرآن، ويعوضها به عنه (٢)، كما قد وقع أنّ هذا إنها يقصده زنديق منافق، من منافقة المشركين، أو الصابئين وأهل الكتاب، فإنهم هم الّذين أمروا بهذا في الأصل، كما قال ابن الرواندي (٣): «اختلف الفقهاء في

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء، (۱۰/ ۹۱)، قلتُ: فهاذا لو رأى الشّافعي الأناشيد الإسلاميّة بلحون أهل الفسق، المصاحبة للدّفوف والإيقاعات؟!

<sup>(</sup>۲) لاحظ ما علّل به شيخ الإسلام إنكار الشّافعي للتغبير، وكونه نسبه للزنادقة فلا يغير من الأمر شيئاً لأنّ الفعل المحرم قد يصدر من زنديق يقصد به تغيير الشريعة وإفساد الناس، وقد يصدر من فاسق مسلم قصده التلذّذ بالمعصية فقط، كما أنّ النشيد الصوفي الذي هو غالب النشيد الآن يصدّ غالب أصحابه عن القرآن تلاوة وتدبراً، فتأمّل!

<sup>(</sup>٣) الريوندي الملحد عدو الدين أبو الحسن أحمد بن يحيى بن إسحاق الريوندي صاحب التصانيف في الحط على الملة وكان يلازم الرافضة والملاحدة فإذا عوتب قال: إنها أريد أن أعرف أقوالهم ثم إنه كاشف وناظر وأبرز الشبه والشكوك، قال ابن الجوزي: كنت أسمع عنه بالعظائم حتى رأيت له ما لم يخطر على قلب، توفي سنة (٢٩٨هـ)، قال الذهبي معلقاً على ما قيل عن ذكائه: «لعن الله الذكاء بلا إيهان ورضى الله عن البلادة مع التقوى» السير (١٤/ ٥٩).

السّماع، فقال بعضهم: هو مباح، وقال بعضهم: هو محرم، وعندي أنّه واجب »، وهذا ممّا اعتضد به أبو عبدالرحمن في مسألة السماع، وهذا متهم بالزندقة (١).

وكذلك ابن سينا <sup>(۲)</sup>في إشاراته أمر بسماع الألحان، وبعشق الصور، وجعل ذلك مما يزكّي النفوس، ويهذبها، ويصفيها، وهو من الصّابئة الذين خلطوا بها من الحنيفيّة ما خلطوا، وقبله الفارابي<sup>(۳)</sup> كان إماماً في صناعة التصويت موسيقاوياً عظيماً.

فهذا كله يحقّق قول الشّافعي - رضي الله عنه -، ونحن نتكلم على المقدمتين - إن شاء الله - بكلام يناسب ما كتبته هنا.

(١) يعني: ابن الراوندي.

<sup>(</sup>٢) العلامة الشهير الفيلسوف أبو علي الحسين بن عبدالله بن الحسن بن علي بن سينا البلخي ثم البخاري صاحب التصانيف في الطب والفلسفة والمنطق كان أبوه كاتبا من دعاة الإسماعيلية \_ توفي سنة (٢١٨هـ)، السبر (١٧/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٣) قال الذّهبي: شيخ الفلسفة الحكيم أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان بن أوزلغ التركي الفارابي المنطقي أحد الأذكياء له تصانيف مشهورة من ابتغى الهدى منها ضل وحار، توفي سنة (٣٣٩هـ)، السير (٤١٦/١٥).

## [ إبطال المقدّمة الأولى](١)

فأمّا احتجاجه بأنّ النّبيّ الله سمِع ما أنشد بين يديه من الأشعار ولم ينكره، وأنه قال ما يشبه الشّعر ؛ فيقال: بل الشّعر أعظم مما وصفته، فقد ثبت في الصحيح عن النّبيّ أنه قال: «إن من الشّعر حكمة»(٢).

وقال: «جاهدوا المشركين بأيديكم، وألسنتكم، وأموالكم»(٣).

وكان ينصب لحسّان منبراً لينشد الشِّعر الّذي يهجو فيه المشركين، وقال: «اللهم أيّده بروح القدس»(٤).

وقال ﷺ له: «إن روح القدس معك، ما دمت تنافح عن نبيه»(٥).

وقال عن عبدالله بن رواحة: « إن أخاً لكم لا يقول الرفث» (٦).

وقد استنشد الشريد بن سويد الثقفي مائة قافية من شعر أمية بن أبي الصلت، وهو يقول: «هيه، هيه»(٧).

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من عندي، وأرجو أن يتأمّل القارئ الكريم هذا الفصل من كلام شيخ الإسلام، إذ كلّ ما سيقوله صريح في أنّ ما يُسمّى اليوم بالأناشيد الإسلامية هي الغناء المحرّم في شريعة الله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٦١٤٥)، عن أبيّ بن كعب - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (ح١١٨٣٧ و ١٢١٤ و ١٣٢٢ و ١٣٢٢) والنّسائي (ح٣٠٩٦)، وابن حبّان (ح٤٧٠٨) والحاكم في المستدرك، (٢/ ٨١) وقال: «صحيح على شرط مسلم»، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (ح٥٣)، ومسلم (ح٢٤٨٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (ح٠٩٠) عن عائشة - رضي الله عنه -ا.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (ح١٥١) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (ح٥٥ ٢٢٥) عن الشريد بن سويد - رضي الله عنه -.

وسمع قصيدة كعب بن زهير<sup>(۱)</sup>، وهذا باب واسع.

وقد قال الله تعالى في كتابه بعد أن قال: ﴿وَالشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ الْفَاوُنَ ﴾ [الشعراء:٢٢٤]،: ﴿ أَلَمُ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِيهِ يمُونَ ﴿ وَأَنَهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء:٢٢٤]، ﴿ أَلَمُ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِيهِ يمُونَ ﴿ وَأَنْصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ اللَّذِينَ وَانْتَصَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ وَسَيَعْلَمُ اللَّذِينَ وَذَكُرُوا الله كثيراً مَن الشعراء المنتصرين من بعد ما ظلموا.

ولهذا قال النّبي على: « لأن يمتلئ جوف أحدكم قيحاً حتى يَرِيَه، خير من أن يمتلئ شعراً» (٢) فذم الممتلئ بالشّعر الذي لم يستعمل بها يوجب الإيهان والعمل الصالح وذكر الله كثيراً، ولم يذمّ الشّعر مطلقاً ؛ بل قد يبيّن معنى الحديث ما قاله الشافعي: «الشّعر كلام،

<sup>(</sup>۱) هذه القصيدة وقصّها مع شهرتها إلا أنّها لا تثبت، قال العراقي: «وهذه قصيدة قد رويناها من طرق لا يصح منها شيء، وذكرها ابن إسحاق بسند منقطع»، تحفة الأحوذي (۲/ ۲۳۳)، وقال ابن كثير: «وهذا من الأمور المشهورة جدا ولكن لم أر ذلك في شيء من هذه الكتب المشهورة بإسناد أرتضيه»البداية والنهاية، (٤/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح ٦١٥٥)، ومسلم (ح ٢٢٥٧)، عن أبي هريرة - رضِيَ الله عنه -، وله شواهد في الصحيح عن ابن عمر وأبي سعيد وغيرهما، وقوله: «يريه»: بفتح ياءٍ وكسر راءٍ وسكون ياءٍ أخرى صفة قيحٍ، أي يفسده، من الوري، وهو داءٌ يفسد الجوف ومعناه قيحًا يأكل جوفه ويفسده، وقيل أي يصل إلى الرّئة ويفسدها»، تحفة الأحوذي، (٨/١١٧).

فحسَنُه كحسن الكلام، وقبيحه كقبيحه» (١)، هذا قوله في الشِّعر مع قوله في التغبير، ليبيِّن أنَّ إباحة أحدهما غير مستلزمة الآخر(٢).

وأما قوله (٣): «فإذا جاز سهاعها بغير الألحان الطيبة فلا يتغير الحكم بأن تسمع بالألحان الطيبة هذا ظاهر من الأمر »، فإنّ هذه حجّةٌ فاسدة جدًا، والظاهر إنّها هو عكس ذلك، فإنّ نفس سهاع الألحان مجرداً عن كلام، يحتاج إلى أن تكون مباحة مع انفرادها (٤)، وهذا من أكبر مواقع النزاع، فإن أكثر المسلمين على خلاف ذلك، ولو كان كل من الشّعر أو التلحين مباحاً على الانفراد، لم يلزم الإباحة عند الاجتهاع (٥)، إلا بدليل خاص، فإنّ التركيب له خاصّة يتعين الحكم بها، وهذه الحجة بمنزلة حجة من قال: إن خبر الواحد إذا لم يُفِد العلم عند انفراده ؛ لم يفد العلم مع نظائره، ومع القرائن، فجحد العلم الحاصل بالتواتر.

<sup>(</sup>۱) الأم، (٦/ ٩٤٢).

<sup>(</sup>٢) أي أنّ كون النّبي ه استمع إلى الشّعر وأباحه لا يستلزم إباحة الاستماع إليه بتلحين وغناء، فالشافعي مع قوله في الشّعر إنه مثل الكلام حسنه حسن إلاّ أنّه أنكر التّغبير ونسبه للزنادقة، ففرق بين الأمرين.

<sup>(</sup>٣) يعنى القشيري.

<sup>(</sup>٤) يعني أنّه كان على القشيري أن يثبت أولاً أنّ مجرد الصوت الملحّن كالآهات والترنيهات مباحة حتى يمكن أن يقول ما قال، فضلاً عن أنّ أكثر المسلمين يمنعون إباحة الصوت الملحّن بلا كلمات، فزيادة الكلمات إليه لا تزيده إلاّ كراهةً أوتحريهاً.

<sup>(</sup>٥) هذه مرحلة ثانية من الاحتجاج يقولها شيخ الإسلام تنزلاً وإلاّ فهو ينازع في إباحة التلحين أصلاً، لكن مع هذا فيقول تنزّلاً لو كان كل من التلحين والشّعر مباحاً على الانفراد لم يلزم منه إباحتها عند الاجتماع كما سيبرهن على ذلك.

وبمنزلة ما يُذكر عن إياس بن معاوية (١) أنّ رجلاً قال له: ما تقول في الماء؟ قال: حلال، قال: والتمر؟ قال: حلال، قال: فالنّبيّذ [قال:] (٢) ماء وتمر.

فقال له إياس بن معاوية: أرأيت لو ضربتك بكفً من تراب أكنتُ أقتلك؟ قال: لا، قال: فإن ضربتك بهاءٍ أكنت أقتلك؟ قال: فإن ضربتك بهاءٍ أكنت أقتلك؟ قال: لا، قال: فإن ضربتك بهاءٍ أكنت أقتلك؟ قال: لا، قال: فإن أخذتُ الماء والتبن والتراب، فجعلتها طيناً وتركته حتى جفّ، وضربتك به، أقتلك؟ قال: نعم، فقال: كذلك النّبيّذ»(٣)، يقول: إنّ القاتل هو القوّة الحاصلة بالتركيب، والمفسد للعقل هو القوّة المسكرة الحاصلة بالتركيب.

وكذلك هنا، الذي يسكر النفوس ويلهيها ويصدّها عن ذكر الله وعن الصلاة قد يكون في التركيب، وليست الأصوات المجتمعة في استفزارها للنفوس، وإزعاجها: إمّا بنياحة، وتحزين، وإما بإطراب وإسكار، وإما بإغضاب وحمية، بمنزلة الصوت الواحد<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) إياس بن معاوية بن قرة بن إياس المزني، أبو واثلة البصري، القاضي المشهور بالذكاء، مات سنة (۱) إياس بن معاوية بن قرة بن إياس المزني، أبو واثلة البصري، القاضي المشهور بالذكاء، مات سنة

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين زاده محقق الاستقامة، إذ ظنّ أنّ في الكلام بدونها خطأ، مع أنّ الكلام مستقيم بدونها، وزيادته أحدثت اضطراباً في الجملة، إذ الكلام على تقدير سؤال محذوف، فالسائل يقول له بعد أن قرر حلّ الماء والتمر: (فالنّبيّذ ماء وتمر) أي: فلم يكون حراماً.

<sup>(</sup>٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (١٠/ ٢١-٢٢).

<sup>(</sup>٤) هذا صحيح، ولهذا نشاهد الأناشيد الآن تتخذ طرقاً عديدة في تنويع الأصوات وجمعها وفرزها تارة وترقيقها وتضخيمها تارة، فكلّما كان مهندس الصوت أحذق في التنويع والدرجات الصوتية واستغلالها كلّما كان النشيد أشدّ وقعاً وإثارة، مما يؤكّد تأكيداً قاطعاً على أنّ الأناشيد الإسلامية المعاصرة هي الغناء المحرّم الّذي يتحدث عنه شيخ الإسلام هنا.

وهذا القرآن، الذي هو كلام الله، وقد ندب النّبيّ الله إلى تحسين الصوت به، وقال: «زيّنوا القرآن بأصواتكم»(۱).

وقال لأبي موسى: «لقد مررت بك البارحة وأنت تقرأ، فجعلت أستمع لقراءتك» فقال: لو علمت أنك تستمع لحبرته لك تحبيراً»(٢).

وكان عمر يقول: «يا أبا موسى ذكّرنا ربَّنا» فيقرأ أبو موسى، وهم يستمعون (٣).

وقال النّبيّ ﷺ: «ما أذن الله لشيءٍ كأذنه لنبيِّ حسن الصوت، يتغنى بالقرآن ويجهر به» (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، (ح١٨٠٤)، والنسائي (ح١٠١٥و١٠١)، وأبو داود (ح١٤٦٨) وابن ماجة (حرجه أحمد، (ح١٢٦)، ورواه البخاري معلّقاً في كتاب التوحيد باب قول النّبيّ ﷺ: «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام» عن البراء ابن عازب - رضي الله عنه -، وله شواهد عن غيره، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (ح٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبّان (ح٧١٩٧)، وأصله في البخاري (ح٥٠٤٨) ومسلم (ح٧٩٣) دون قوله: « فقال: لو علمت أنك تستمع لحبرته لك تحبيراً».

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان، (ح٧١٩٦)، وفيه إرسال، قلتُ: وهذه هي طريقة السلف في قراءة القرآن في جماعة، أمّا ما يفعله البعض الآن من تدوير القراءة بين كلّ الجالسين فأمر محدث، وقد رأيت ذلك في بعض القنوات للأسف الشّديد، فهذا أمر ليس على هدي السلف الأوّلين، هذا في حال كانت القراءة من أجل التذكر والتعبد، أمّا في مجال التعليم فهو سائغ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (ح٣٣٠ ٥ و ٢٠٤٥)، ومسلم (ح٧٩٢)، عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

وقال: « للهُ أشدُّ أذناً إلى الرّجل الحسن الصوت بالقرآن، من صاحب القينة إلى قينته»(١).

ومع هذا، فلا يسوغ أن يقرأ القرآن بألحان الغناء، ولا أن يقرن به من الألحان ما يقرن بالغناء من الآلات وغيرها، لا عند من يقول بإباحة ذلك، ولا عند من يحرمه ؛ بل المسلمون متّفقون على الإنكار لأن يقرن بتحسين الصّوت بالقرآن الآلات المطربة بالفم كالمزامير، وباليد كالغرابيل (٢).

فلو قال قائل: النّبي على قد قرأ القرآن وقد استقرأه من ابن مسعود وقد استمع لقراءة أبي موسى، وقال: «لقد أوتي مزماراً من مزامير داود »(٣)، فإذا قال قائل: إذا جاز ذلك بغير هذه الألحان، فلا يتغير الحكم بأن يسمع بالألحان؛ كان هذا منكراً من القول وزوراً باتّفاق الناس (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، (ح٢٣٤٦ و٢٣٤٦)، وابن ماجة (ح١٣٢٤)، وابن حبان، (ح٢٥٥)، والحاكم في المستدرك، (١/ ٥٧١)، وقال: صحيح ولم يخرجاه، لكن قال الذهبي: «بل هو منقطع»، وضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في ضعيف الجامع، (٤٦٣٠).

<sup>(</sup>٢) جمع غربال، والمقصود به الدّف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح٥٠٤٨)، ومسلم (ح٧٩٣).

<sup>(</sup>٤) يريد شيخ الإسلام الردّ على عدم تفريق القشيري بين حالة الانفراد وحالة التركيب، فقد بيّن أنّ القرآن مباح تحسين الصوت به، فإذا كانت الألحان المجردة بالصوت مباحة عند القشيري فإنّ كل المسلمين بها فيهم القشيري نفسه وجماعته لا يجيزون أن يقرأ شخص القرآن بألحان الغناء، فهذا دليل عكسه شيخ الإسلام على القشيري يدل على أنّ دليله المركب خطأ، أي قوله إنّ الشّعر مباح واللحن مباح فاجتها يغير الحكم، وهذا كله تنزلاً من شيخ الإسلام - رحِمَه الله - أي على فرض إباحة التلحين، وإلاّ فالتلحين والتّغنّي بالصّوت دائر بين الكراهة والتحريم عند أكثر علماء المسلمين، ويأتي المزيد.

## [إبطال المقدّمة الثانية](١)

وأما المقدمة الثانية، وهي قوله بعد أن أثبت الإباحة: «إن ما أوجب للمستمع أن يوفر الرغبة على الطاعات، ويذكر ما أعد الله لعباده المتقين من الدرجات، ويحمله على التحرز من الزلات، ويؤدي إلى قلبه في الحال صفاء الواردات، مستحب في الدين ومختار في الشرع».

فنقول: تحقيق هذه المقدمة أن الله سبحانه يحبّ الرغبة فيها أمر بِه، والحذر مما نهى عنه، ويحبّ الإيهان بوعده ووعيده، وتذكر ذلك، وما يوجبه من خشيته، ورجائه ومحبّته، والإنابة إليه، ويحبّ الذين يحبّونه، فهو يحبّ الإيهان أصوله وفروعه، والمؤمنين، والسماع يحصّل المحبوب، وما حصّل المحبوب فهو محبوب، فالسماع محبوب (٢).

وهذه المقدمة مبناها على أصلين:

أحدهما: معرفة ما يحبه الله.

والثاني: أنّ السماع يحصّل محبوب الله خالصاً أو راجحاً.

فإنه إذا حصّل محبوبه ومكروهه والمكروه أغلب كان مذموماً، وإن تكافأ فيه المحبوب والمكروه لم يكن محبوباً ولا مكروهاً.

<sup>(</sup>١) هذا العنوان من عندي.

<sup>(</sup>٢) بمعنى أنّ القصائد الزهدية والوعظية الملحّنة وسيلة عند هؤلاء لتحصيل ما هو مطلوب ومحبوب شرعاً، وشيخ الإسلام سيناقشهم الآن في هذا من خلال منهج السّلف في باب الوسائل، فالبدعة تدخل في الأناشيد من جهتين: الأولى: أن يُتقرّب بها إلى الله تعالى، الثانية: أن تُتّخذ وسيلة لما هو مشروع أصلاً كالتذكر والخشية ونحو ذلك، فاتخاذ وسيلة لم يتخذها السلف فيها هو مشروع هو من أنواع البدع والمحدثات.

أمّا الأصل الأول، وهو معرفة ما يحبه الله، فهي أسهل، وإن كان غلط في كثيرٍ منها كثيرٌ من الناس.

وأمّا الأصل الثاني، وهو أنّ السّماع المُحدَث يحصّل هذه المحبوبات (١)، فالشأن فيها، ففيها زلّ مَن زلّ، وضلّ مَن ضلّ، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ونحن نتكلم على ذلك بوجوه نبين بها - إن شاء الله - المقصود:

الوجه الأول: أن نقول: يجب أن يُعرف أنّ المرجع في القُرَب، والطاعات، والديانات، والمستحبات، إلى الشريعة، ليس لأحدٍ أن يبتدع ديناً لم يأذن الله به، ويقول هذا يحبّه الله ؟ بل بهذه الطريق بُدِّل دين الله وشرائعه، وابتدع الشرك وما لم ينزل الله به سلطاناً.

وكل ما في الكتاب والسنة، وكلام سلف الأمّة، وأئمة الدين، ومشايخه، من الحضّ على اتباع ما أُنزل إلينا من ربّنا، واتباع صراطه المستقيم، واتباع الكتاب، واتباع الشريعة، والنّهي عن ضدّ ذلك، فكلّه نهيٌ عن هذا، وهو ابتداع دين لم يأذن الله به، سواء كان الدين فيه عبادة غير الله، و(٢)عبادة الله بها لم يأمر به ؟بل دين الحق أن نعبدالله وحدَه لا شريك له، بها أمرنا به على ألسنة رسله، كها قال الفضيل بن عياض في قوله: ﴿لِبَبُلُوكُمْ أَيُّكُو اَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [المُلك:٢]، قال: «أخلصه وأصوبه؟ فقال: إنّ العمل إذا كان

<sup>(</sup>١) هذا هو ما قلناه في المقدّمة، فاتخاذ النشيد قربة ليس المراد منه فقط كونه في نفسه عبادة وقربة، وإنّما أيضاً فعله كوسيلة لتحصيل محبوبات لله تعالى وهي الطاعة والعبادة فهو من باب الإحداث في الوسائل.

<sup>(</sup>٢) كذا، والظّاهر أنّها (أو).

خالصاً ولم يكن صواباً لم يُقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، والخالص: أن يكون لله، والصواب أن يكون على السّنّة (١).

وكلام المشايخ الذين ذكرهم أبو القاسم في هذا الأصل كثير، مثل ما ذكره عن الشيخ أبي سليهان الداراني<sup>(٢)</sup>أنه قال: «ربها يقع النكتة<sup>(٣)</sup>في قلبي من نكت القوم أياماً، فلا أقبل منه إلا بشاهدين عدلين: الكتاب والسنة»(٤).

وعن صاحبه أحمد بن أبي الحواري (٥) أنه قال: «من عمل بلا اتّباع سنةٍ فباطلٌ عمله»(٦).

وعن سهل بن عبدالله التستري<sup>(۷)</sup> أنه قال: «كل فعل يفعله العبد بغير اقتداء طاعةً كان أو معصيةً فهو عيش النفس»<sup>(۸)</sup>، وعن أبي

حلية الأولياء، (٨/ ٩٥).

<sup>(</sup>٢) أبو سليهان عبدالرحمن بن احمد وقيل عبدالرحمن بن عطية وقيل ابن عسكر العنسي الدّاراني الإمام الكبير زاهد العصر، كما قال الذهبي، توفي سنة (٢١٥هـ)، السير (١٨٦/١٠).

<sup>(</sup>٣) أي الفائدة أو الفكرة.

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء، (١٨٧/١٠).

<sup>(°)</sup> حمد بن أبي الحواري واسم أبيه عبدالله بن ميمون الإمام الحافظ القدوة شيخ أهل الشام أبو الحسن الثعلبي الزاهد أحد الأعلام، توفي سنة (٢٤٦هـ)، السير (١٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) سير أعلام النبلاء، (١٢/ ٨٨).

<sup>(</sup>٧) سهل بن عبدالله التّستري الصّوفي المشهور، أحد الثّقات المشهورين، قالَ الذّهبي: له كلمات نافعة ومواعظ حسنة وقدمٌ راسخة في الطّريق، توفّي سنة (٢٨٣هـ)، سير أعلام النّبلاء (١٣/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>٨) لعله أراد أن فيه معارضة لهوى النَّفس، وإلاَّ ففي الاقتداء والاتباع سعادة النفس الحقيقيَّة.

حفص النيسابوري (١)أنه قال: « من لم يزِن أفعاله وأحواله كلّ وقت بالكتاب والسنة، ولم يتّهم خواطره، فلا تعدّه في ديوان الرجال»(٢).

وعن الجنيد بن محمد<sup>(٣)</sup> أنه قال: «الطرق كلها مسدودة على الخلق ؛ إلاّ مَن اقتفى أثر الرسول ﷺ »(٤).

وعن الجنيد أيضا أنه قال: «من لم يحفظ القرآن، ولم يكتب الحديث ؛ لا يُقتدى به في هذا الأمر ؛ لأنّ علمنا هذا مقيّدٌ بالكتاب والسنة »(٥).

وعن أبي عثمان النيسابوري<sup>(۱)</sup> أنه قال: «من أمّر السنة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة، ومن أمّر الهوى على نفسه نطق بالبدعة، قال الله تعالى: ﴿وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُواْ ﴾ [النور:٤٥](٧).

<sup>(</sup>۱) أبو حفص النيسابوري من كبار الصّوفيّة، مختلف في اسمه: فقيل عمرو بن سلم وقيل: ابن سلمة، قال الذهبي: « الإمام القدوة الرباني شيخ خراسان»، توفي سنة (۲۲۰هـ)، سير أعلام النبلاء، (۱۲/ ۰۱۰).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء، (١٠/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) ابن الجنيد النهاوندي ثمّ البغدادي القواريري، شيخ الصّوفيّة ومقدّمهم، مقبول على كلّ الألسنة كما قال السّلمي، توفى سنة (٢٩٧هــ)، السّير (٢٤/٦٦).

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء، (١٠/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٥) الحلية، (١٠/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٦) أبو عثمان سعيد ابن إسماعيل بن سعيد الحرى، المتوفى سنة (٢٩٨هـ) ترجمته في الحلية (١٠/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>۷) الحلية، (۱۰/ ۲۶٤).

وعن أبي حمزة البغدادي (١)قال: «من علم طريق الحق تعالى سهل عليه سلوكه، و لا دليل على الطريق إلى الله إلا متابعة الرسول في أحواله وأقواله وأفعاله»(٢).

وعن أبي عمرو بن نجيد (٣) قال: «كل حال لا يكون نتيجة علم فإن ضرره أكثر على صاحبه من نفعه» (٤)، وسئل عن التصوف فقال: «الصبر تحت الأمر والنهي (٥).

<sup>(</sup>۱) محمد بن إبراهيم البغدادي الصوفي، جالس بشرا الحافي والإمام أحمد، وصحب السري ابن المغلس، وكان بصيراً بالقراءات وكان كثير الرباط والغزو، له شطحات، وقد اتهم بسببها بالزندقة، توفي سنة (۲۲۹هـ)، السّير (۱۳/ ۱۳۰).

<sup>(</sup>٢) طبقات الصّوفيّة لأبي عبدالرحمن السّلمي، (ص٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) أبو عمرو إسماعيل بن نجيد ابن الحافظ احمد بن يوسف بن خالد السلمي النيسابوري، الصوفي، كبير الطائفة، ومسند خراسان، توفي سنة (٣٦٥هـ)، السّير، (١٤٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) طبقات الصوفيّة، (ص٥٥٥)، وهذا الكلام من صميم المنهج النّبويّ، وهو أصل أصيل في السنّة، وذلك أنّ الأحوال الّتي يجدها العبد من الخوف والرجاء والشوق إلى الجنة ونحو ذلك قد يجدها عند استهاعه للنشيد الإسلامي المزعوم، لكنّ ضرره أكثر من نفعه، لأنّها آثار زائفة، فالقرآن يبعث الخوف والرجاء والشوق والمحبة من داخل القلب، بمعنى أنّ القلب نفسه يكتسب هذه الأحوال ثمّ تنبعث الجوارح بموجبها، أمّا الساع الشيطاني فهو كأثر الصحة الزائف الّذي يشعر صاحبه بالعافية بينا باطنه ينهشه المرض، ولهذا لا عجب أن نجد في البكّائين من النشيد والقصائد الوعظية مَن هُم أبعد النّاس عن الشريعة وأخلاق أهل الإسلام.

<sup>(</sup>٥) طبقات الصوفية، (ص٤٥٤).

وعن أبي يعقوب النهرجوري<sup>(۱)</sup> قال: «أفضل الأحوال ما قارن العلم »<sup>(۲)</sup>، ومثل هذا كثير في كلام أئمة المشايخ، وهم إنّا وصّوا بذلك لما يعلمونه من حال كثير من السّالكين أنه يجري مع ذَوْقِه ووَجدِه، وما يراه ويهواه، غير متّبع لسبيل الله التي بعث بها، وهذا نوع الهوى بغير هدى من الله.

والسّماع المُحدَث يحرّك الهوى، ولهذا كان بعض المشايخ المصنفين في ذمّه سمى كتابه: «الدليل الواضح في النّهي عن ارتكاب الهوى الفاضح» (٣)، ولهذا كثيراً ما يوجد في كلام المشايخ الأمر بمتابعة العلم، يعنون بذلك الشريعة، كقول أبي يزيد البسطامي (١٠) رحمه الله: «عملت في المجاهدة ثلاثين سنة، فم وجدت شيئاً أشدّ على من العلم ومتابعته، ولو لا

<sup>(</sup>۱) أبو يعقوب إسحاق بن محمد الصوفي النهرجوري، صحب الجنيد وعمرو بن عثمان المكي وجاور مدة، ومات بمكة سنة (٣٣٠هـ)، السّر، (١٥/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، (١٥/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) هو للعلاّمة الزّاهد عبدالمغيث بن زهير بن علوي الحربي، أبو العز بن أبي الحرب، قال ابن أبي يعلى: كان صالحاً متديناً صدوقاً أميناً مجتهداً في اتّباع السنّة والآثار، توفي سنة (٥٨٣هـ) الذيل على طبقات الحنابلة، (٣/ ٣٥٦–٣٥٨).

<sup>(</sup>٤) قال الذّهبي: سلطان العارفين أبو يزيد طيفور بن عيسى بن شروسان البسطامي، أحد الزهاد، وله كلمات نافعة، توفى سنة (٢٦١هـ)، سير أعلام النبلاء (٢٦/ ٨٦).

اختلاف العلماء لتفتّت، واختلاف العلماء رحمة (١١) ؛ إلا في تجريد التوحيد» (٢).

وقال أبو الحسين النوري (٣): «من رأيته يدّعي مع الله حالة تخرجه عن حدّ العلم الشّرعي فلا تقربن منه» (٤).

وقال أبو عثمان النيسابوري: «الصحبة مع الله بحسن الأدب، ودوام الهيبة والمراقبة، والصحبة مع الرسول النيسابوري: «الصحبة مع الرسول الله بالاحترام والصحبة مع الرسول الله بالاحترام والخدمة، والصحبة مع الأهل بحسن الخلق، والصحبة مع الإخوان بدوام البشر، ما لم يكن إثماً، والصحبة مع الجهّال بالدعاء لهم والرحمة عليهم»(٥).

<sup>(</sup>۱) هذه المقولة رائجة على ألسنة الكثير، وفيها إجمال، فإنّ الخلاف شر كلّه، والنصوص في الكتاب والسنة تأمر بالاجتهاع وتنهى عن التفرق والاختلاف، لكنّ هذا الأمر الشرعي لا يتعارض مع السنّة الكونيّة بوجود الاختلاف، الّذي هو من قدر الله، وأقدار الله تعالى ليس فيها شر محض، ومن جوانب الخير والحكمة في تقدير الاختلاف هو الابتلاء والاختبار بين الاتباع والهوى، لكن أن يُتّخذ الخلاف بين العلماء حجّة للتحلّل من الأمر والنّهي كها يهارسه الآن أصحاب فقه التيسير المزعوم وأشباههم فهذا ما لا يتفق مع كلمة الأئمّة من السلف والخلف، ومما نحن فيه الآن اتخاذ اختلاف العلماء أو قول بعض الشذّاذ من المتعالمين حجّة في ترك الإنكار على أهل النشيد الإسلامي ما هم فيه من العناء المحرّم والتشبّه بالفسقة والكفار تحت مظلّة الإنشاد الإسلامي.

<sup>(</sup>٢) طبقات الصوفيّة، (ص٧٠).

<sup>(</sup>٣) أحمد بن محمد أبو الحسين النوري شيخ الصوفية في وقته كان مذكوراً بكثرة الاجتهاد وحسن العبادة، توفى سنة (٢٩٥هـ)، السير، (١٤/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) حلية الأولياء، (١٠/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٥) الحلية، (١٠/ ٢٤٥).

وذلك لأنه لما كان أصل الطريق هو الإرادة والقصد، والعمل في ذلك فيه من الحب والوجد ما لا ينضبط، فكثيراً ما يعمل السّالك بمقتضى ما يجده في قلبه من المحبة، وما يدركه ويذوقه من طعم العبادة، وهذا إذا لم يكن موافقاً لأمر الله ورسوله؛ وإلّا كان صاحبه في ضلال، من جنس ضلال المشركين وأهل الكتاب، الذين اتّبعوا أهوائهم بغير هدى من الله، قال الله تعالى: ﴿ أَرْءَيْتَ مَنِ التَّهَ أُرْهَ وَدِكُ أُفَا أَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَنَيِّعُونَ أَهُواْ اَهُمَّ وَمَنَ أَصَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَىكُ بِغَيْرِهُ دَى مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُو آبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأنعام:١١٩].

وقال تعالى: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْمَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّى تَنَّعَ مِلَّتُهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُو ٱلْمُدَىُ وَلَبِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِي جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَالَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

وقال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهُ لَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَشَّعِعُواْ أَهُواَءَ قَوْمٍ قَدْ ضَانُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَانُواْ كَثِيرًا وَضَانُواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّكِيلِ ﴾ [المائدة: ٧٧].

وكثيراً ما يُبتلى كثيرٌ من أهل السماع بشعبةٍ من حال النّصارى، من الغلوّ في الدّين، واتّباع أهواء قوم قد ضلّوا من قبل(١)، وإن كان فيهم مَن فيه فضلٌ وصلاحٌ، فهم فيها ابتدعوه من ذلك ضالّون عن سبيل الله، يحسبون أنّ هذه البدعة تهديهم إلى محبة الله، وإنّها

<sup>(</sup>١) وهذا صحيح مشاهد، فكثير من أهل الإنشاد ملتحق بأنشطة الصّوفيّة، أو الشّيعة، وبعضهم لحق بأهل الغلوّ والتكفير والتّفجير.

لَتَصُدَّهُمْ عن سبيل الله، فإنهم عشوا عن ذكر الله، الذي هو كتابه، عن استهاعه وتدبّره واتباعه، وقد قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْ كَن نُقيِّضْ لَهُ شَيْطُنَا فَهُو لَهُ فَي يَنُ اللهُ وَإِنَّهُمْ لَكُ يَكُونَ لَكُ يُكُمُ النَّهُمُ مُهُ تَدُونَ اللهُ حَتَى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنك بُعْدَ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُهُ تَدُونَ اللهُ حَتَى إِذَا جَآءَنَا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنك بُعْدَ لَيَصُدُ وَنَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُهُ تَدُونَ اللهُ حَتَى إِذَا جَآءَنا قَالَ يَنلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنك بُعْدَ اللهُ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُهُ تَدُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وقد قال تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَبِعُهَا وَلَا نَتَبِعُ آهُوَآ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا ۚ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٌ وَٱللَّهُ وَلِيُّ المُنْقِينَ ﴾ [الجاثية: ١٩]، فالشريعة التي جعله عليها تتضمّن ما أمر به، وكل حبِّ وذوقٍ ووجدٍ لا تشهد له هذه الشريعة ؛ فهو من أهواء الذين لا يعلمون، فإنّ العلم بها يحبه الله إنها هو ما أنزله الله إلى عباده من هداه.

ولهذا قال في إحدى الآيتين: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهُوَآبِهِم بِغَيْرٍ ﴾ [الأنعام: ١١٩]، وقال في الآية الأخرى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسَتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ الْهُوَآءَهُمُّ وَمَنْ أَضَلُّ مِتَنِ ٱتَبَعَ هُوَكَ أِهُوَآءَهُمُّ وَمَنْ أَضَلُّ مِتَنِ ٱتَبَعَ هُوَكَ يَعِدُ بِغَيْرِهُ دَى مِّنَ أَشَا يَتَبِعُونَ اللهِ هُوَاءَهُمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ أَهُوآءَهُمُّ وَمَنْ أَضَلُّ مِتَنِ ٱتَبَعَ هُونِكُ بِغَيْرِهُدَى مِّنَ أَسَّلُ مِتَنِ القصص: ٥٠].

فكل من اتبع ذوقاً أو وجداً بغير هدى من الله، سواءٌ كان ذلك عن حبِّ أو بغضٍ، فليس لأحدٍ أن يتبع ما يجبه، فيأمر به، ويتخذه ديناً، وينهى عما يبغضه ويذمّه، ويتخذ ذلك ديناً إلا بهدى من الله، وهو شريعة الله التي جعل عليها رسولَه، ومن اتبع ما يهواه حباً وبغضاً بغير الشّريعة فقد اتبع هواه بغير هدى من الله.

ولهذا كان السلف يعدّون كلَّ من خرج عن الشريعة في شيءٍ من الدّين مِن أهل الأهواء، ويجعلون أهل البدع هم أهل الأهواء، ويذمّونهم بذلك، ويأمرون بألا يغترّ بهم، ولو أظهروا ما أظهروه من العلم والكلام والحجاج، أو العبادة، والأحوال، مثل المكاشفات، وخرق العادات، كقول يونس بن عبدالأعلى (۱): قلت للشافعي: تدري يا أبا عبدالله ما كان يقول فيه صاحبنا – أريد الليث بن سعد (1) – وغيره؟ كان يقول: «لو رأيته يمشي على الماء لا تتق به، ولا تعبّ به ولا تكلّمه» قال الشافعي: «فإنه والله ما قصر» (1).

وعن عاصم (٥) قال: قال أبو العالية (٦): «تعلموا الإسلام، فإذا تعلمتموه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم، فإنه الإسلام، ولا تحرفوا الإسلام يميناً وشمالاً، وعليكم بسنة

<sup>(</sup>۱) يونس بن عبدالأعلى بن ميسرة بن حفص بن حيان، الإمام شيخ الإسلام، أبو موسى الصدفي المصري المقرىء الحافظ، كان من كبار العلماء في زمانه، توفي سنة (٢٦٤هـ)، السير (١٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) الليث بن سعد بن عبدالرحمن الفهمي أبو الحارث الإمام المصري كان الشافعي يقول الليث أفقه من مالك إلا أن أصحابه لم يقوموا به، توفي سنة (١٧٥هـ)، السير (٨/ ١٣٦)

<sup>(</sup>٣) لاحظ أنّ كلام هذا الإمام ليس في البدعة وإنّما في المبتدع، وفيه كما في غيره من أقوال السلف ردٌّ على أولئك الّذين ينكرون الكلام في أهل الأهواء بإطلاق، ويدّعون أنّ الطريقة السليمة الكلام في البدعة والخطأ دون المبتدع والمخطئ، وهذا مذهب مخالف للشرع وللعقل ومخالف لما كان عليه السّلف الصّالح مثل قول الليث أعلاه إذ قال: «ولا تكلّمه».

<sup>(</sup>٤) سير أعلام النبلاء، (١٠/ ٢٣)، والذي فيه أن الشافعي قال: «قصّر! لو رأيته يمشي في الهواء لما قبلته».

<sup>(</sup>٥) عاصم بن سليمان الأحول أبو عبدالرحمن البصري، توفي سنة (١٤٢هـ)، السير (٦/١٣).

<sup>(</sup>٦) رُفيع بن مهران الإمام المقرىء الحافظ المفسّر الرّياحي البصري، أدرك زمان النّبيّ ، وهو شاب وأسلم في خلافة ابي بكر الصّدّيق رضي الله عنه، توفّى رحمه الله سنة (٩٠ أو ٩٣ هـ)، السّير (٢٠٧/٤).

نبيكم، والذي كان عليه أصحابه، وإيّاكم وهذه الأهواء التي تلقى بين الناس العداوة والبغضاء»، فحدّثتُ الحسن (١) قال: صدَقَ ونصَح، قال: فحدثتُ حفصة بنت سيرين (٢)، فقالت: أبا على ! أنت حدثت محمداً بهذا؟ قلتُ: لا، قالت: فحدّثه إذاً »(٣).

وقال أبي بن كعب عليكم بالسبيل والسنة، فإنه ما على الأرض عبد على السبيل والسنة ذكر الله ففاضت به عيناه من خشية الله فيعذبه، وما على الأرض عبد على السبيل والسنة ذكر الله في نفسه فأقشعر جلده من خشية الله ؛ إلاّ كان مثله كمثل شجرة قد يبس ورقها فهي كذلك إذ أصابتها ريح شديدة فتحات عنها ورقها، ولتحط عنه خطاياه كها تحات عن تلك الشجرة ورقها، وإن اقتصاداً في سبيل وسنة، خيرٌ من اجتهادٍ في خلاف سبيل وسنة، فانظروا أن يكون عملكم إن كان اجتهاداً أو اقتصاداً أن يكون على منهاج الأنبياء وسنتهم "(٤).

وكذلك قال عبدالله بن مسعود: «الاقتصاد في السنةِ خير من الاجتهاد في البدعة»(٥).

<sup>(</sup>۱) الحسن بن أبي الحسن البصري، واسم أبيه يسار الأنصاري مولاهم، ثقة فقيه فاضل مشهور، من خيار التّابعين توقّي سنة (۱۱هـ)، سير أعلام النبلاء، (٤/ ٥٦٣).

<sup>(</sup>٢) حفصة بنت سيرين أم الهذيل الفقيهة الأنصارية، ن إياس بن معاوية قال ما أدركت أحداً أفضله عليها، قال الذهبي: توفيت بعد المئة، سير أعلام النبلاء، (٤/ ٧٠٥).

<sup>(</sup>٣) الكامل لابن عدي، (٤/ ٩٦).

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، برقم (١٠).

<sup>(</sup>٥) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة رقم (١١٤).

وقيل لأبي بكر بن عياش (١): يا أبا بكر!من السنّيّ؟ قال: «الّذي إذا ذكرت الأهواء لم يغضب لشيءٍ منها»(٢).

وهذا أصلٌ عظيم من أصول سبيل الله وطريقه، يجب الاعتناء به، وذلك أنّ كثيراً من الأفعال قد يكون مباحاً في الشريعة، أو مكروهاً، أو متنازعاً في إباحته وكراهته، وربّما كان محرماً، أو متنازعاً في تحريمه، فتستحبّه طائفة من الناس، يفعلونه على أنه حسن مستحب، ودين وطريق يتقربون به، حتى يعدّون من يفعل ذلك أفضل ممن لا يفعله، وربما جعلوا ذلك من لوازم طريقتهم إلى الله، أو جعلوه شعار الصالحين وأولياء الله، ويكون ذلك خطأ وضلالاً وابتداع دين لم يأذن به الله.

مثال ذلك: حلق الرأس في غير الحج والعمرة لغير عذر، فإنّ الله قد ذكر في كتابه حلق الرأس وتقصيره في النسك، وذكر حلقه لعذر في قوله: ﴿ فَهَنَ كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ عَ أَذَى مِن رَأْسِهِ - فَفِدْ يَدُّمُ مِن صِيَامٍ أَوْصَدَقَةٍ أَوْنُسُكِ ﴾ [البقرة: ١٩٦].

وأمّا حلقه لغير ذلك، فقد تنازع العلماء في إباحته وكراهته نزاعاً معروفاً، على قولين، هما روايتان عن أحمد (٣)، ولا نزاع بين علماء المسلمين وأئمّة الدين أنّ ذلك لا يُشرع ولا

<sup>(</sup>۱) أبو بكر ابن عياش بن سالم الأسدي الكوفي المقرىء الحناط، مشهور بكنيته والأصح أنّها اسمه، ثقة عابد، مات سنة (۹۶هـ) وقيل قبل ذلك بسنة أو سنتين وقد قارب المائة، السير (۸/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>٢) وهذا ميزان صحيح، فأنت اليوم ترى بعض من ينتسب للسّلف إذا ذكرت الأشاعرة أو الصوفيّة أو غيرهم من أهل الأهواء انتفض واهتزّ وغضب، وبدأ يذكرك بالعدل والإنصاف وحرمة أعراض لمسلمين والدّعاة، وهذه حجّة داحضة إنّا يريد بها البعض تسويغ محبته وميله لأهل الأهواء.

يُستحب، ولا هو من سبيل الله وطريقه، ولا من الزّهد المشروع للمسلمين، ولا ممّا أثنى الله به على أحد من الفقراء.

ومع هذا فقد اتخذه طوائف من النسّاك الفقراء والصوفية ديناً، حتى جعلوه شعاراً وعلامة على أهل الدّين والنسك والخير والتوبة، والسلوك إلى الله المشير إلى الفقر والصوفية، حتى أنّ من لم يفعل ذلك يكون منقوصاً عندهم خارجاً عن الطريقة المفضلة المحمودة عندهم، ومن فعل ذلك دخل في هديهم وطريقهم.

وهذا ضلالٌ عن طريق الله وسبيله، باتفاق المسلمين، واتّخاذ ذلك ديناً وشعاراً لأهل الدّين من أسباب تبديل الدّين، بل جعله علامة على المروق من الدين أقرب، فإنّ الّذي يكرهه – وإن فعله صاحبه عادةً لا عبادةً – يحتجّ بأنّه من سياء الخوارج المارقين، الذين جاءت الأحاديث الصّحاح عن النّبي الله بذمّهم من غير وجه، ورُوي عنه الله التحليق»(۱).

فإذا كان هذا سيهاء أولئك المارقين، وفي المسند والسّنن عن النّبي الله قال: «مَن تشبّه بقومٍ فهو منهم» (٢) كان هذا على بعده من شعار أهل الدين أولى من العكس، ولهذا لما جاء صبيغ بن عسل التّميمي إلى عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -، وسأله عمّا سأله من المتشابه

<sup>(</sup>٣) انظر المغنى، (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٧٥٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد، (ح٥٠٩٣ و٥٠٩٤)، وأبوداود (ح٤٠٣١)، عن ابن عمر - رضِيَ الله عنه -، وصحّحه الشيخ الألباني رحمه الله، كما في الإرواء، (١٢٦٩).

ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله، وضربه ضرباً عظيماً كشف رأسه، فوجده ذا ضفير تين، فقال: «لو وجدتك محلوقاً استدلّ بذلك على أنه من الخوارج المارقين، وكان يقتله لأمر النّبيّ على بقتالهم.

وقد قال النّبيّ في صفتهم: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، وقد قال النّبيّ في صفتهم: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، وقراءته مع قراءتهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرميّة»(٢).

ولا ريب أنّ الخوارج كان فيهم من الاجتهاد في العبادة والورع ما لم يكن في الصّحابة، كما ذكره النّبيّ ، لكن لما كان على غير الوجه المشروع أفضى بهم إلى المروق من الدّين، ولهذا قال عبدالله بن مسعود وأبي بن كعب: «اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة »(٣).

وقد تأوّل فيهم على بن أبي طالب الذي قاتلهم بأمر النّبيّ هذا، وكان قتاله لهم من أعظم حسناته وغزواته التي يُمدح بها ؛ لأنّ النّبيّ هذا حضّ على قتالهم، وقال: «لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد»(٤).

وقال: «أينها لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة»(٥).

<sup>(</sup>۱) الشريعة للآجرّي (ح۱۵۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٦٩٣٣)، ومسلم (ح١٠٦٤)، عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) تقدّم (ص٨٣).

<sup>(</sup>٤) جاء ذلك في بعض روايات حديث أبي سعيد السابق، أخرجه البخاري (ح٤٣٥١)، ومسلم (ح١٠٦٤).

وفي الصحيح عن عليٍّ أيضاً: «لو يعلم الذين يقاتلونهم ماذا لهم على لسان محمد لنكلوا عن العمل»(١)، وكانوا يتشددون في أمر الذنوب والمعاصي حتى كفّروا المسلمين، وأوجبوا لهم الخلود في النار.

ولا ريب أنّ كثيراً من النسّاك والعبّاد والزهاد قد يكون فيه شعبة من الخوارج، وإن كان مخالفاً لهم في شعب أخرى فلزوم زيِّ معين من اللباس - سواء كان مباحاً أو كان مما يُقال إنه مكروه - بحيث يجعل ذلك ديناً ومستحباً وشعاراً لأهل الدين ؛ هو من البدع أيضاً، فكما أنّه لا حرام إلا ما حرّمه الله، فلا دين إلاّ ما شرعه الله.

الوجه الثاني: أنّ قولهم: "إنّ هذا السماع يحصّل محبوب الله، وما حصّل محبوبه فهو محبوب له» قول باطل، وكثير من هؤلاء أو أكثرهم حصل لهم الضّلال والغواية من هذه الجهة، فظنّوا أنّ السّماع يثير محبة الله، ومحبّة الله هي أصل الإيهان، الذي هو عمل القلب، وبكمالها يكمل، وهي فيها يذكره أبو طالب وغيره نهاية المقامات، وربها قال بعضهم: هي المقام التي يرتقي مقدمه العامة، وساقه الخاصة، ويقول من يقول منهم: إنّ السماع هو من توابع المحبة، وأنّهم إنّها فعلوه لما يحرّكه من محبة الله سبحانه وتعالى، إذ السّماع يحرّك من كلّ قلب ما فيه، فمن كان في قلبه حبّ الله ورسوله ؛ حرك السماع هذا الحب، وما يتبع الحبّ من الوجد والحلاوة وغير ذلك، كما يثير من قلوب أخرى محبّة الأوثان، والصلبان، والإخوان،

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (ح٥٠٥٧)، ومسلم (ح٢٦٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (ح١٠٦٦)، عن عليّ - رضي الله عنه -، ولفظه: « لاتكلوا عن العمل».

والخلان، والأوطان، والعشراء، والمردان والنسوان، ولهذا يُذكر عن طائفة من أعيانهم سماع القصائد في باب المحبة، كما فعل أبو طالب.

فيُقال: إنَّ ما يهيجه هذا السماع المبتدع ونحوه من الحب وحركة القلب ليس هو الذي يحبه الله ورسوله (۱) ببل اشتهاله على ما لا يحبه الله وعلى ما يبغضه أكثر من اشتهاله على ما يحبه ولا يبغضه، وحدّه (۲) عها يحبه الله ونهيه عن ذلك، أعظم من تحريكه لما يحبه الله، وإن كان يثير حباً وحركة ويظنّ أنّ ذلك يحبه الله، وأنه مما يحبه الله؛ فإنها ذلك من باب اتباع الظنّ وما تهوى الأنفس، ولقد جاءهم من ربهم الهدى.

وعما يبيّن ذلك: أنّ الله سبحانه وتعالى بيّن في كتابه محبتَه وذكر موجباتها وعلاماتها، وهذا السّماع يوجب مضاداً لذلك منافياً له، وذلك أن الله يقول في كتابه: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللّهِ إِنَّدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ ٱللّهِ وَاللّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وقال: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣١].

ويقول: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِينِ يَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ﴾ [المائدة: ٥٥].

<sup>(</sup>۱) سيتكلّم هنا رحمه الله عن اتخاذ القصائد الملحّنة وسيلة لتحريك محبّة الله في القلب والتشويق إلى الله وإلى مراضيه، وهذا نوع آخر غير اتخاذ نفس النشيد قربة وطاعة، وكثير من المنشدين والمستمعين له اليوم يصرح بأنّ النشيد الإسلامي المزعوم وسيلة للتربية والدعوة والتذكير بالله ونحو ذلك ممّا أنكره السلف على الصوفيّة.

<sup>(</sup>٢) أي: (منعه).

فهذه ثلاثة أصول لأهل محبة الله، إخلاصُ دينهم ومتابعةُ رسوله والجهادُ في سبيله.

فإنّه اخبر عن المشركين الذين يتّخذون الأنداد أنهم يحبونهم كما يحبون الله، ثم قال: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُ حُبًّا لِللهِ ﴾ فالمؤمنون أشد حباً لله، من المشركين الذين يحبون الأنداد كما يحبون الله ، فهو من المشركين لا من المؤمنين.

ومحبةُ رسوله من محبته، ولهذا قال رسول الله في الحديث المتفق عليه في الصحيحين: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»(۱).

وفي صحيح البخاري أنّ عمر قال له: يا رسول الله، والله لأنت أحب إليّ من كل شيء إلاّ من نفسي، فقال: «لا يا عمر، حتى أكون أحبّ إليك من نفسك»، قال: فأنت أحبّ إلى من نفسي، قال: «ثلاثُ من كنّ فيه فقد من نفسي، قال: «فأنت الآن يا عمر»(٢)، وفي الصحيحين أنه قال: «ثلاثُ من كنّ فيه فقد وجد حلاوة الإيهان – وفي لفظ لا يجد حلاوة الإيهان إلاّ من كان فيه ثلاث خصال –: أن يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما، وأن يحبّ المرء لا يجبه إلا لله، وأن يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كها يكره أن يلقى في النار»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح١٥)، و مسلم(ح٤٤) عن أنس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٦٦٣٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح١٦)، ومسلم (ح٤٣) عن أنس.

فلم يرضَ منهم أن يكون حبهم لله ورسوله كحبّ الأهل والمال، وأن يكون حبّ الجهاد في سبيله كحبّ الأهل والمال، بل حتّى يكون الجهاد في سبيله الذي هو تمام حبّه وحبّ رسوله أحبّ إليهم من الأهل والمال.

فهذا يقتضي أن يكون حبّهم لله ورسوله مقدماً على كل محبة، ليس عندهم شيء يحبونه كحبّ الله، بخلاف المشركين، ويقتضي الأصل الثاني، وهو أن يكون الجهاد في سبيله أحبّ إليهم من الأهل والمال، فإن ذلك هو تمام الإيهان الذي ثوابه حبُّ الله ورسوله، كها قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ عَنْم لَم يَرْتَ ابُوا ﴾ إيهاناً لا يكون بعده ريب: ﴿وَبَحُهَدُواْ بِأَمُّولِهِم وَأَنفُسِهِم وَأَنفُسِهم فِي سَبِيلِ ٱلله ﴿ [الحجرات: ١٥]].

وبذلك وصف أهل المحبة في قوله: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤَمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفْهِينَ وَبِذَكَ وصف أهل المحبة في قوله: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذَلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤَمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفْوِينَ وَكُلَّ يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ ﴾ [المائدة: ٥٤]، فأخبر سبحانه بِذُلقم للمؤمنين، وعزّهم على الكافِرين، وجهادهم في سبيله، وأنّهم لا يخافون لومة لائم، فلا يخافون لوم الخلق لهم على ذلك.

وهؤ لاء هم الذين يحتملون الملام والعذل في حبّ الله ورسوله، والجهاد في سبيله، والله يحبهم، وهم يحبونه، ليسوا بمنزلة من يحتمل الملام والعذل في محبة ما لا يحبه الله ورسوله، ولا

بمنزلة الذين أظهروا من مكروهات الحق ما يُلامون عليه ويسمون بالملامتية (١)، ظانين أنّهم لم أظهروا ما يلومهم الخلق عليه من المنكرات، مع صحتهم في الباطن، كان ذلك من صدقهم وإخلاصهم، وهم في ذلك إنها يتبعون الظنّ وما تهوى الأنفس.

فإنّ ذلك المنكر الذي يكرهه الله ورسوله، لا يكون فعله مما يحبه الله ورسوله، ولا يكون من الصّدق والإخلاص في حبّ الله ورسوله، والناس يلامون عليه.

وسنام ذلك الجهاد في سبيل الله، فإنه أعلى ما يحبه الله ورسوله، واللائمون عليه كثير، إذ كثير من الناس الذين فيهم إيان يكرهونه، وهم إمّا مخذّلون مفتّرون للهمّة والإرادة فيه، وإمّا مرجفون مضعفون للقوّة والقدرة عليه، وإن كان ذلك من النفاق.

قال الله تعالى: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنكُرُّ وَالْقَآبِلِينَ لِإِخْوَرْدِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا ۖ وَلَا يَأْتُونَ الْبَأْسَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾[الأحزاب:١٨].

وقال تعالى: ﴿ لَهِنَ لَمْ يَنَاهِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنَعُرِينَةِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنَعُرِينَاكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَ ٓ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٦٠].

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيّم: « الطائفة الملامتيه الذين يظهرون مالا يمدحون عليه ويسرون ما يحمدهم الله عليه عكس المرائين المنافقين وهؤلاء طائفة معروفة لهم طريقة معروفة تسمى طريقة أهل الملامة وهم الطائفة الملامتية يزعمون أنهم يحتملون ملام الناس لهم على ما يظهرونه من الأعمال ليخلص لهم ما يبطنونه من الأحوال»، مدارج السّالكين، (٣/ ١٨٦).

وأما الأصل الثالث، وهو متابعة السنة والشريعة النبوية، قال الله تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللّهُ ﴾ [آل عمران:٣١].

قال طائفة من السلف: ادّعى قوم على عهد النّبيّ الله أنهم يحبون الله، فأنزل الله هذه الآية (١)، فجعل حبّ العبد لربه موجباً ومقتضياً لاتباع رسوله، وجعل اتباع رسوله موجباً ومقتضياً لمحبة الربّ عبدَه، فأهل اتّباع الرسول يحبهم الله، ولا يكون حِباً لله إلا من يكون منهم.

وإذا عرفت هذه الأصول، فعامّة أهل السّماع المُحدَث مقصّرون في هذه الأصول الثلاثة، وهم في ذلك متفاوتون تفاوتاً كثيراً بحسب قوّة اعتياضهم بالسّماع المُحدَث عن

<sup>(</sup>۱) روي هذا عن الحسن، وقيل إنّها نزلت في وفد نجران النّصارى أمر الله نبيّه أن يقول لهم: إن كان الّذي تقولونه في عيسى تعظيماً لله وحبّاً له فاتبعوا محمّداً ألله وهو قول محمّد بن جعفر بن الزّبير، قال ابن جرير بعد أن ذكر القوْلين: « وأولى القوْلين بتأويل الآية قول محمّد بن جعفر بن الزّبير، لأنّه لم يجر لغير وفد نجران في هذه السّورة ولا قبل هذه الآية ذكر قوم ادّعوا أنّهم يحبّون الله، ولا أنّهم يعظمونه، فيكون قوله: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تُوجُون الله قَاتَبِعُونِ يُحِيب كُمُ الله ﴾ جواباً لهم على ماقال الحسن، وأمّا ماروى الحسن في ذلك ممّا قد ذكرناه فلا خبر به عندنا يصحّ، فيجوز أن يقال إنّ ذلك كذلك، وإن لم يكن في السّورة دلالة على أنّه كها قال.. فتأويل الآية: قل يا محمّد للوفد من نصارى نجران: إن كنتم كها تزعمون أنّكم تحبّون الله وأنّكم تعظّمون المسيح وتقولون فيه ما تقولون حبّاً منكم ربّكم، فحقّقوا قولكم الّذي تقولونه إن كنتم صادقين باتّباعكم إيّاي».

السماع المشروع، وما يتبع ذلك، حتى آل الأمر بأخرة إلى الانسلاخ من الإيهان بالكليّة، ومصيره منافقاً محضاً، أو كافراً صرفاً(١).

وأما عامّتهم وغالبهم الذين فيهم حبّ الله ورسوله، وما يتبع ذلك، فهم فيه مقصّرون، تجد فيهم من التّفريط في الجهاد في سبيل الله، وما يدخل فيه من الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، والتفريط في متابعة رسول الله في شريعته وسنته، وأوامره وزواجره، أمراً عظيماً جداً، وكذلك في أمر الإخلاص لله، تجد فيهم من الشّرك الخفيّ أو الجليّ أموراً كثيرة.

ولهذا كان هذا السّماع - سماع المكاء والتصدية - إنّما هو في الأصل سماع المشركين، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا نُهُمْ عِندَ ٱلْمِيتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصَدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥].

<sup>(</sup>۱) وصدق رحمه الله، فعامّة أهل النشيد الإسلامي لا يُعرفون إلا بالغناء الذي يسمونه إنشاداً، وأهل الاستماع إليه كذلك، ففيهم تقصير عظيم في هذه الأصول الثلاثة التي ذكرها شيخ الإسلام، ولا يتعارض هذا مع وجود فئة من الصالحين المجاهدين المؤمنين عمن يستمع للنشيد أو يؤدّيه، لأبّهم فيه متأوّلين، وهم قلّة، وسبب عدم تأثرهم هو قلة اعتياضهم بالنشيد عن سماع القرآن والذكر الشرعي، فكلما كان الواحد من هؤلاء أكثر إيغالاً في النشيد غناء أو استماعاً كلّما كان أبعد عن أصول الإيمان، ولهذا نرى منهم من يسارع لحضور في مجالس المنكر بلا نكير، وبعضهم ينشد في الموالد أو الأعياد البدعية والاحتفالات التي لا أصل لها في الشرع، وكثير منهم متساهل في الحديث مع النساء والتصويت لهن والفرح باستماعهن له، وقد رأيت ذلك بنفسي على أحد القنوات وسمعت متصلة على أحد البرامج تصيح بأعلى صوتها أنّها تحبّ المنشد الفلاني والفلاني وهم ساكتون دون نكير ولا حياء ولا خجل.

وفيهم مِن اتخاذ أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله، ما ضاهَوا به النصارى في كثير من ذلك، حتى إنّ منهم من يعبد بعض البشر، ويعبد قبورهم، فيدعوهم، ويستغيث بهم، ويتوكل عليهم، ويخافهم، ويرجوهم، إلى غير ذلك مما هو من حقوق الله وحده لا شريك له، ويطيعون سادتهم وكبارهم في تحليل الحرام، وتحريم الحلال، ويقول بعضهم في اتّحاد الله ببعض مخلوقاته وحلوله فيهم، شبيه ما قالته النصارى في المسيح عليه الصلاة والسلام (۱۱).

ولهذا يكون كثير من سماعهم الذي يحرّك وجدهم ومحبتهم، إنها يحرّك وجدهم ومحبتهم لغير الله، كالذين اتخذوا من دون الله أنداداً يحبونهم كحبّ الله.

وأمّا الشّريعة وما أمر الله به ونهى عنه، وأحلّه وحرّمه، ففيهم من المخالفة لذلك بل من الاستخفاف بمن يتمسك به ما الله به عليم، حتى سقط من قلوبهم تعظيم كثير من فرائض الله، وتحريم كثير من محارمه، فكثيراً ما يضيّعون فرائضه، ويستحلّون محارمه، ويتعدّون حدوده، تارة اعتقاداً، وتارة عملاً، وكثير من خيارهم الذين هم مؤمنون يقعون في كثير من فروع ذلك، وإن كانوا مستمسكين بأصول الإسلام (٢).

<sup>(</sup>١) كلامه هنا رحمه الله عن غلاة الصّوفيّة.

<sup>(</sup>٢) هذه الفقرة تصدق بحذافيرها على أهل السّماع من المعاصرين، فهذا حال كثير منهم، إنّما يتمسّك من الشّريعة بها وافق هواه، وأمّا معالم الدّين الظاهرة وسنن النّبيّ في فهم أهل تقصير كبير فيها، بل كها قال الشيخ أهل استخفاف بمن يتمسّك بها، وقد رأينا بأنفسنا وعانينا من كثير منهم، وبخاصة من كان من منتسبي الجهاعات والأحزاب والمناهج المخالفة للسنة، فكثير منهم لا يخجل أن يقف موقف المستخفّ بمن يتمسّك بالسّنة كإطلاق اللحية أو تقصير الثوب، لكنه لا يكترث ولا يتمعّر وجهه بمن يخالف شرع الله جهاراً، وغالب ما يحتجّون به نوعٌ من التحايل على الشريعة والتعذر بالخلاف في المسائل.

وأما غير هؤلاء فيصرّحون بسقوط الفرائض، كالصلوات الخمس وغيرها، وبحلّ الخبائث، من الخمر، والفواحش، أو الظلم أو البغي، أو غير ذلك لهم، وتزول عن قلوبهم المحبة لكثير مما يحبّه الله ورسوله، كالمحبة التامّة التي هي كمال الإيمان ؛ بل لا بدّ أن ينقص في قلوبهم حبّ ما أحبّه الله ورسوله، فلا يبقى للقرآن والصلاة ونحو ذلك في قلوبهم، من المحبة، والحلاوة، والطيب، وقرة العين، ما هو المعروف لأهل كمال الإيمان ؛ بل قد يكرهون بعض ذلك ويستثقلونه، كما هو من نعت المنافقين الذين قال الله فيهم: ﴿وَإِذَا قَامُوا إِلَى السّاء: ١٤٢].

وقد يهجرون القرآن الذي ما تقرّب العباد إلى الله بأحبّ إليه منه ؛ بل قد يستثقلون سياعه وقراءته ؛ لما اعتاضوا عنه من السّماع، وقد يقومون ببعض هذه العبادات الشّرعية صوراً ورَسما، كما يفعله المنافقون، لا محبّةً وحقيقةً ووجداً، كما يفعله المؤمنون.

وأما الجهاد في سبيل الله ؛ فالغالب عليهم أنهم أبعد عنه من غيرهم، حتى نجد في عوام المؤمنين من الحبّ للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والمحبة والتعظيم لأمر الله، والغضب والغيرة لمحارم الله، وقوة المحبة، والموالاة لأولياء الله، وقوة البغض والعداوة لأعداء الله، ما لا يوجد فيهم ؛ بل يوجد فيهم ضدّ ذلك.

ومعلوم أنّ أهل الإيمان والصّلاح منهم لا يفقدون هذا بالكلية، لكن هذا السّماع المُحدَث هو وتوابعه سبب ومظنة لضد الجهاد في سبيل الله، حتى إنّ كثيراً منهم يعدّون ذلك نقصاً في طريق الله، وعيباً ومنافياً للسلوك الكامل إلى الله(١).

ومن السبب الذي ضلّ به هؤلاء وغووا، ما وجدوه في كثيرٍ ممن ينتسب إلى الشّريعة من الدّاعين إلى الجهاد، مِن ضعف حقيقة الإيهان، وسوء النيات والمقاصد، وبُعدُهم عن النيات الخالصة لله وصلاح قلوبهم وسرائرهم، وعن أن يقصدوا بالجهاد أن تكون كلمة الله هي العليا، وأن يكون الدّين كله لله، كها وجدوه في كثير ممن يذمّ السّماع المُحدَث، من قسوة القلب، والبعد عن مكارم الأخلاق، وذوق حقيقة الإيهان (٢).

<sup>(</sup>۱) وكونه سبباً ومظنة لهذا الذي قاله الشيخ فإنّه يمنع منه، وإن كان الصالحون والمؤمنون من أهل السياع قد لا يقعون في هذا كلّه، وهذا قيد مهم حتى لا يقول شخص إنّني أعرف بعض المنشدين الصالحين المجاهدين أو من يستمع للنشيد ليس فيه ما قاله الشيخ، فنقول له: نعم، وكون العلة والمفسدة لم تتحقّق في بعض الصّور لا يعني أنّ الحكم يتغيّر في حقّهم، فكون بعض النّاس تعاطوا التدخين فلم يُصابوا بأذى لا يعني أنّ التدخين في حقهم مباح، وكون بعض النّاس لا يسكره كأس أو اثنتان لا يعني أنّ شرب الخمر في حقه مباح، وكون بعض أهل النشيد والسّاع المكروه لم تتحقق فيه المفاسد التي ذكرها شيخ الإسلام لا يعني خطأ ما قاله الشيخ رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) وهذا ممّا يُفتن به كثير من الجهلة، ويستغلّه كثير من أهل الأهواء المحدثة، أي النقص والتقصير الّذي يقع من بعض أهل الحقّ، فيستغلّه في صرف النّاس عن الحق، وقد حدث هذا في النشيد وكان سبباً في انتشاره بعد أن كان عيباً في الطلبة والدعاة، فكثير من أهل الإنشاد والسّاع المُحدَث من المعاصرين استغلّ ما يظهر للناس من بعض النقص البشري الّذي يراه فيمن ينكر النشيد ليدلّل على =

فهذا التفريط في حقوق الله، والعدوان على حدوده، الذي وجد في هؤلاء وأمثالهم، ممن لا يتديّن بالسّماع المُحدَث؛ بل يتدين ببعض هذه الأمور، صار شبهة لأولئك، كما أن التفريط والعدوان الموجود في أهل السّماع المُحدَث، صار شبهة لأولئك في تركِّ كثير مما عليه كثير منهم من حقائق الإيمان وطاعة الله ورسوله.

ولهذا تفرّق هؤلاء في الدّين، وصارت كلّ طائفة مبتدعة لدينٍ لم يشرعه الله ومنكرةً لما مع الطائفة الأخرى من دين الله، وصار فيهم شبه الأمم قبلهم.

كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَدَرَى ٓ أَخَذُنَا مِيثَنَقَهُمْ فَنَسُواْ حَظًا مِ

وقال تعالى: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ [البقرة: ١١٣].

وقال تعالى: ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِئْبِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ [البقرة: ٨٥]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبِيِّنَتُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَّسْتَمِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩].

<sup>=</sup> أنّ إنكارهم النشيد والساع إنّما هو بسبب ما هم فيه من التّشدّد والتعنّت، وهذا من التلبيس على العباد، فإنكار النشيد أو الغناء وإن صدر من بعض المتشدّدين وأهل الغلوّ في النقد والتجريح فإنّ ذلك ليس موجباً ولا مسوعاً للتّحلّل من الحكم الشرعي، وليس حجة في إضعاف القول بتحريم هذه الأغاني المنكرة الّتي تُنشر تحت عنوان (النشيد الإسلامي).

وأمّا دين الله وهداه الذي أنزل به كتابه، وبعث به رسوله، فهو اتّباع كتابه وسنته في جميع الأمور، وترك اتباع ما يخالف ذلك في جميع الأمور، والإجماع على ذلك.

كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلاَ تَمُوثُنَّ إِلَا وَاَشَمُ مُسْلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُواْ وَاذْ كُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَاءَ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّ قُواْ وَاذْ كُرُواْ نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدُ كُمْ عَلَى شَفَاحُفُرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنهُ كُذَلِك يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايتِهِ فَأَصَّبَحْتُمُ بِنِعْمَتِهِ وَإِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَاحُفُرَةٍ مِّنَ ٱلنّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنهُ أَكْدُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ فَلَكُونُ لَكُمْ مَا اللّهُ عَرُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَلَمْ كُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْغَرُونِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَلَكَيْكُ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ فَنَ وَلاَتكُونُ وَلَيْ اللّهُ يَعْمُ الْمُفْلِحُونَ فَنَ وَلاَتكُونُ وَلَيْكُونُ وَلَا كُونُونُ وَلَا كَالّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْمِينِكُمُ وَلَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلا تَكُونُواْ كَالّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْمُنكِرِ وَلَيْكُونُ مَن اللّهُ وَقُوا اللّهُ وَقُوا مَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَقُوا ٱلْعَدَابَ بِمَاكُنتُمْ تَكُونُونَ وَلَيْ وَالْمَوالُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَقُوا ٱلْعَدَابَ بِمَاكُنتُمْ تَكُفُرُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّذِينَ ٱلنِيضَةَ وَجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَة وَلَوْلَاللّهُ اللّهُ فَا مَا خَلِكُمُ وَلَولَاكُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَولُولُ اللّهُ عَلَولُونَ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللللللللّهُ اللّ

وأما كون الشّعر في نفسه لا يُستمع إليه إلاّ إذا كان من الكلام المباح أو المستحب، والشّعر المقول في سماع المكاء والتصدية كثير منه - أو أكثره - ليس كذلك، فهذا مقام آخر نبيّنه - إن شاء الله -، فصار احتجاجهم بما سمعه النّبيّ هي من الشّعر على استماع الغناء مردوداً بهذه الوجوه الثلاث(١).

<sup>(</sup>۱) كذا في المطبوع ولعله: (الثلاثة)، ومقصود شيخ الإسلام - رحِمَه الله - أنّ الاعتباد في الفرق بين الغناء المحرم والأناشيد على كون الغناء المحرم في غالبه كلام محرم من الفحش والدعوة لمعصية ونحو ذلك ليس صحيحاً، فهذا مقام آخر يأتي بيانه في كلام الشّيخ رحمه الله.

قال أبو القاسم: «وقد سمع الأكابر الأبيات بالألحان، فمن قال بإباحته مالك ابن أنس، وأهل الحجاز كلّهم يبيحون الغناء، فأما الحداء فإجماع منهم على إباحته»(١)

قلتُ: هذا النقل يتضمن غلطاً بإثباتٍ باطل، وترك حقّ، وقد تبع فيه أبا عبدالرحمن على ما ذكره في مسألة السّهاع، وذلك أنّ المعروف عند أئمة السلف من الصحابة والتابعين مثل:عبدالله بن مسعود، وعبدالله بن عمر، وعبدالله بن عباس، وجابر بن عبدالله، وغيرهم، وعن أئمة التابعين ذمّ الغناء وإنكاره.

وكذلك مَن بعدهم من أئمّة الإسلام في القرون الثلاثة، حتى ذكر زكريا ابن يحيى السّاجي(٢) في كتابه الذي ذكر فيه إجماع أهل العلم واختلافهم، فذكر أنهم متّفقون على

<sup>(</sup>۱) لاحظ في كلام القشيري أنّه سمّى تلحين القصائد غناء، وهذا هو اسمه الحقيقي، وهو فقط يحتج على أنّ الغناء المحرم هو ما كان فيه كلام فاحش بذيء، فهو لا يفرق بين ترديد الشّعر وبين التغني به وتلحينه، كما تلاحظ أنّه لا يتكلّم عن اتخاذه قربة وديناً وإنّما عن مجرّد إباحة الاستماع إليه، ولاحظ أخيراً أنّه فرّق بين الغناء والحداء، وهذا هو الصحيح أنّ الحداء جنس من الصّوت يختلف عن الغناء، كما تقدّم ذكره في المقدّمة.

<sup>(</sup>٢) الإمام الحافظ محدث البصرة زكريا بن يحيى بن عبدالرحمن بن بحر بن عديّ بن عبدالرحمن البصرى أبو يحيى الساجى، كان من الثقات الأثمة، السير (١٤/ ١٩٧).

كراهته ؟إلا رجلان: إبراهيم بن سعد (١) من أهل المدينة، وعبيد بن الحسن العنبري من أهل البصرة (٢).

وأما نقلهم لإباحته عن مالك وأهل الحجاز كلّهم فهذا غلط من أسوأ الغلط<sup>(٣)</sup>، فإنّ أهل الحجاز على كراهته وذمّه، ومالك نفسه لم يختلف قوله وقول أصحابه في ذمّه وكراهته ؛ بل هو من المبالغين في ذلك، حتى صنّف أصحابه كتباً مفردة في ذمّ الغناء والسماع، وحتى سأله إسحاق بن عيسى الطبّاع (٤) عما يترخص فيه أهل المدينة من الغناء، فقال: "إنها يفعله عندنا الفساق»(٥).

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن صاحب رسول الله على عبدالرحمن بن عوف الإمام، الحافظ الكبير أبو إسحاق القرشي الزهري العوفي المدني، توفي سنة (۱۸۳هـ)، السير (٨/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>۲) عبيد الله بن الحسن العنبري القاضى من سادات أهل البصرة فقهاً وعلماً يروى عن جماعة من التابعين مات في ولاية هارون، قال ابن سعد: كان ثقةً محموداً عاقلا من الرجال ـ توفي سنة (۱٦٨هـ)، تاريخ بغداد (۳۰٦/۱۰)، قلتُ: فتأمّل طريقة أهل الباطل في تتبّعهم للأقوال الشّاذّة، وزلاّت بعض العلماء، فهؤلاء تركوا اتفاق جماهير علماء الأمّة قرناً بعد قرناً على تحريم الغناء وذهبوا يفتشون في بطون الكتب ليظفروا بقول من هنا أو فعل من هناك لا يعدو أن يكون زلّة علميّة أو عمليّة لأحد الصّالحين، فيتشبّون بها ويضربون بها وجوه النّصوص الشّر عيّة تحت ذريعة حريّة الاختلاف.

<sup>(</sup>٣) وهذه طريقة أهل الأهواء الذين يغلب عليهم الجهل أو سوء القصد، فإنهم يعمدون إلى الكذب في النقل، أو التساهل في قبول كلّ ما يُنقل، ونسبة أقوالهم وأفعالهم إلى كبار أهل العلم والدين والصلاح لتسويق باطلهم، ونشره بين النّاس.

<sup>(</sup>٤) إسحاق بن عيسى بن نجيح البغدادي أبو يعقوب بن الطباع، البخاري مشهور الحديث، توقي سنة (٤) إسحاق بن عيسى بن نجيح البغدادي أبو يعقوب بن الطباع، البخاري مشهور الحديث، توقيل عير ذلك، تهذيب التهذيب، (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٥) المدخل لابن الحاج، (٣/ ١٠١).

وقد ذكر محمد بن طاهر (١) في مسألة السماع حكاية عن مالك أنّه ضرب بطبل، وأنشد أبياتاً (٢)، وهذه الحكاية مما لا يتنازع أهل المعرفة في أنّها كذب على مالك.

وكذلك الشّافعي لم يختلف قوله في كراهته، وقال في كتابه المعروف بـ «أدب القضاة»: الغناء لهو مكروه، يشبه الباطل، ومن استكثر منه فهو سفيه تردّ شهادته» (٣)، وقد قال عن السياع الدّيني المُحدَث (٤): «خلفت ببغداد شيئاً أحدثته الزنادقة، يسمّونه التّغبير، يصدّون به النّاس عن القرآن» (٥).

<sup>(</sup>۱) محمد بن طاهر المقدسي أبو الفضل محمد بن طاهر بن علي بن أحمد المقدسي الحافظ المعروف بابن القيسراني، كان أحد الرحّالين في طلب الحديث، قال ابن كثير: وكان له معرفة جيدة بهذه الصناعة، وصنف كتباً مفيدةً غير أنّه صنف كتاباً في إباحة السماع وفي التصوّف وساق فيه أحاديث منكرة جداً وأورد أحاديث صحيحة في غيره وقد أثنى على حفظه غير واحد من الأئمة، وقال ابن الجوزي: كان له حفظ الحديث ومعرفة به، وصنف فيه إلا أنه صنف كتاباً سماه «صفوة التصوف» يضحك منه من يراه ويعجب من استشهاده على مذاهب الصوفية بالأحاديث التي لا تناسب ما يحتج له.. فمن أثنى عليه فلأجل حفظه للحديث ومعرفته به وإلا فالجرح أولى به، توفي سنة: (٧٠٥هـ)، انظر البداية والنهاية، فلأجل حفظه للبداية والنهاية، والمنتظم لابن الجوزي (١٧١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد، (۲/ ۸۳–۸۶).

<sup>(</sup>٣) الأم، (٦/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) تأمّل تفريق شيخ الإسلام بين ما هو فيه من الكلام عن الغناء والإنشاد المباح الّذي لا يُتّخذ قربة وطاعة وبين الإنشاد الدّيني الّذي يتخذه صاحبه قربة وطاعة، تأكيداً على أنّه يتكلّم في هذه المواضع على ما نسمّيه الأناشيد الإسلامية وما يسميه هو الغناء.

<sup>(</sup>٥) تقدّم (ص٥٦).

نعم، كان كثير من أهل المدينة يسمع الغناء، وقد دخل معهم في ذلك بعض فقهائهم، فأمّا أن يكون هذا قول أهل الحجاز كلّهم أو قول مالك فهذا غلط، وكان الناس يعيبون من استحلّ ذلك من أهل المدينة، كما عابوا على غيرهم، حتى كان الأوزاعي<sup>(۱)</sup> يقول: «من أخذ بقول أهل الكوفة في النبيّذ، وبقول أهل مكة في المتعة والصرف، وبقول أهل المدينة في الغناء أو قال: الحشوش والغناء، فقد جمع الشّرّ كلّه»<sup>(۲)</sup> أو كلاما هذا معناه.

وأما فقهاء الكوفة فمن أشد الناس تحريهاً للغناء، ولم يتنازعوا في ذلك، ولم يكونوا يعتادونه كما كان يفعله أهل المدينة ؛ بل كانوا مفتونين بالنّبيّذ المتنازع فيه.

وقد سئل مالك عمّا يترخّص فيه بعض أهل المدينة من الغناء، فقال: «لا، إنّما يفعله عندنا الفساق».

وقد سئل القاسم بن محمد عن الغناء فقال: «إذا ميّز الله الحقّ من الباطل، من أيّ قسم يكون الغناء؟».

ثم قال أبو القاسم: «وقد وردت الأخبار، واستفاضت الآثار في ذلك، ورُوي عن ابن جريج (٣) أنّه كان يرخّص في السماع، فقيل له: إذا أتى بك يوم القيامة، ويؤتى بحسناتك

<sup>(</sup>۱) عبدالرّحمن بن عمرو بن أبي عمرو الأوزاعي أبو عمرو الفقيه، الإمام الثقة، جليل القدر، توقّي سنة (۱۵۷هــ)، السّير (۷/ ۱۰۷).

<sup>(</sup>۲) السير، (۸/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج الإمام العلامة الحافظ أبو خالد وأبو الوليد القرشي الأموي المكي صاحب التصانيف وأول من دون العلم بمكة، توفي سنة (١٥٠هـ)، السير، (٨/ ٣٢٥).

وسيئاتك ففي أي الجنبين يكون سماعك؟ فقال: لا في الحسنات، ولا في السيئات، يعني أنّه من المباحات».

قلتُ: ليس ابن جريج وأهل مكة ممن يعرف عنهم الغناء ؟ بل المشهور عنهم أنهم كانوا يعيّرون من يفعل ذلك من أهل المدينة، وإنّها المعروف عنهم المتعة (١) والصرف، ثم هذا الأثر وأمثاله حجّةٌ على من احتجّ به، فإنه لم يجعل منه شيئاً من الحسنات، ولم ينقل عن السّلف أنه عدّ شيئاً من أنواعه حسنة، فقوله على ذلك لا يخالف الإجماع.

ومن فعَل شيئاً من ذلك على أنّه من اللذّة الباطلة التي لا مضرّة فيها، ولا منفعة، فهذا كما يرخّص للنساء في الغناء، والضّرب بالدفّ في الأفراح، مثل قدوم الغائب، وأيّام الأعياد ؛ بل يؤمرون بذلك في العرسات، كما رُوي: «اعلنوا النّكاح، واضربوا عليه بالدفّ»(٢) وهو مع ذلك باطل، كما في الحديث الّذي في السّنن: أنّ امرأة نذرت أن تضرب لقدوم رسول الله هذه فلمّا قدِم عمر أمرها بالسكوت، وقال: «إن هذا رجل لا يحب الباطل»(٣)، وفي الصّحيح عن فلمّا قدِم عمر أمرها بالسكوت، وقال: «إن هذا رجل لا يحب الباطل»(٣)، وفي الصّحيح عن

<sup>(</sup>۱) في السّير لذهبي (٨/ ٣٣١،٣٣٣): «قال الشافعي: تمتع ابن جريج بتسعين امرأة» وقيل إنه عهد إلى أو لاده في أسهائهن لئلا يغلط أحد منهم ويتزوج واحدة مما نكح أبوه بالمتعة.

<sup>(</sup>۲) روي من حديث عائشة - رضي الله عنه -ا، أخرجه الترمذي (۱۰۸۹) وابن ماجة (ح۱۸۹۰)، وضعفه الشيخ الألباني كما في الإرواء، (ح۱۹۹۳)، لكن قوله: «أعلنوا النكاح» جاء مرفوعاً أيضاً من حديث عبدالله بن الزبير، أخرجه أحمد (ح۱۵۹۷)، والحاكم في المستدرك (۱۸۳/۲) وصحّحه ووافقه الذهبي، وحسنه الشيخ الألباني كما في آداب الزفاف (ص۱۱).

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ الألباني – رحِمَه الله –: « هذا من الأحاديث المنكرة..وإنها روي مدحه عليه السلام المذكور لعمر في قصة أخرى ؛ حينها أنشد الأسود بن سريع النّبيّ ﷺ شيئاً من الشعر، ودخل عليه عمر =

النّبيّ الله قال: «كلّ لهو يلهو به الرّجل فهو باطل ؛ إلا رميه بقوسه، وتأديبه فرسه، وملاعبة النّبيّ الله قال: «كلّ لهو يلهو به الرّجل فهو باطل ؛ إلا رميه بقوسه، وتأديبه فرسه، وملاعبة المرأته، فإنهنّ من الحق»(١).

والباطل من الأعمال هو ما ليس فيه منفعة، فهذا يرخص فيه للنفوس التي لا تصبر على ما ينفع، وهذا الحق في القدر الذي يحتاج إليه في الأوقات التي تقتضي ذلك: الأعياد، والأعراس، وقدوم الغائب، ونحو ذلك (٢).

وهذه نفوس النساء والصبيان، فهن اللّواتي كن يغنين في ذلك، على عهد النّبي الله وخلفائه، ويضربن بالدفّ، وأمّا الرّجال فلم يكن ذلك فيهم، بل كان السّلف يسمون الرجل المغنّي مختثاً، لتشبّهه بالنّساء، ولهذا روي: «اقرأوا القرآن بلحون العرب، وإيّاكم ولحون العجم، والمخانيث، والنساء»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (ح۱٦٨٤)، وأبوداود (ح٢٥١٣)، والترمذي (ح١٦٣٧)، والنسائي (ح٣٥٧٨)، وابن ماجة (ح٢٨١١) عن عقبة بن عامر الجهني، قال الترمذي: «حسن صحيح»، وقال العراقي في تخريج الإحياء: «أخرجه أصحاب السنن الأربعة وفيه اضطراب»، وكذلك قال الشيخ الألباني – رحِمَه الله -: «ضعيف»، لكنه صحّح منه موضع الشاهد، لشواهده، انظر السلسلة الصحيحة، (ح٣١٥).

<sup>(</sup>٢) يعني أنّ الاستثناء الذي ورد في الغناء واستهاعه والضرب على الدفوف إنّها جاء في حق النفوس الضعيفة كالنساء والصبيان، وأمّا الرّجال فلا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط (ح٧٢٢٣)، وابن عدي في الكامل، (٢/ ٢٧٢)، قال الجوزقاني: «هذا حديث باطل» (ح٧٢٣)، وقال الذهبي: «منكر»، الميزان (١/ ٥٥٣) وقد أورده الشيخ =

ولهذ لما سُئل القاسم بن محمد عن الغناء، فقال للسائل: يا ابن أخي، ارأيت إذا ميّز الله يوم القيامة بين الحق والباطل، ففي أيها يجعل الغناء؟ فقال: في الباطل، قال: «فهاذا بعد الحقّ إلاّ الضّلال».

فكان العلم بأنّه من الباطل مستقراً في نفوسهم كلّهم، وإن فعله بعضهم مع ذلك، إذ مجرّد كون الفعل باطلاً إنها يقتضي عدم منفعتِه لا يقتضي تحريمه ؛ إلا أن يتضمن مفسدة.

قال أبو القاسم: «وأما الشّافعيّ – رحِمَه الله – فإنّه لا يحرّمه، ويجعله في العوام مكروها، حتّى لو احترف الغناء، أو اتّصف على الدوام بسماعه على وجه التلهّي به تردّ به الشهادة، ويجعله مما يسقط المروءة، ولا يلحقه بالمحرمات».

قال: «وليس كلامنا في هذا النوع من السّماع، فإن هذه الطائفة جلت مرتبتهم عن أن يسمعوا بلهو، أو يقعدوا للسماع بسهو، أو يكونوا بقلوبهم متفكرين في مضمون لغو، أو يستمعوا على صفة غير كفء»(١).

قلتُ: لم يختلف قول الشّافعي في كراهته والنّهي عنه، للعوام والخواص ؛ لكن هل هي كراهة تحريم؟ أو تنزيه؟ أو تفضيل بين بعض وبعض؟ هذا مما يتنازع فيه أصحابه، وهذا قوله

<sup>=</sup> بصيغة التمريض إشارة إلى ضعفه، والمقصود طريقة الأداء، والسامع يميّز تلاوة العربي من تلاوة غيره، وتلاوة المرأة من تلاوة الرّجل، وتلاوة المغنّين من غيرها.

<sup>(</sup>۱) قرّر القشيري فيها مضى حلّ الاستهاع للغناء بلا معازف، أي تلحين القصائد الجميلة المباحة، وأكّد هذا هنا، وأنّ ما تكلّم عليه سابقاً إنّها هو الغناء والاستهاع إليه بغرض التّلهّي والتّلذّذ بالصوت واللحن والشّعر الطيب، وهذا ما ناقشه فيه شيخ الإسلام وبيّن أنّه من نوع الغناء المحرّم.

في سماع العامّة، وأما السّماع الدّيني (١) الّذي جعله أبو القاسم للخاصّة، فهو عند الشّافعي من فعل الزنادقة، كما قال: «خلّفت ببغداد شيئاً أحدثته الزّنادقة، يسمّونه التّغبير يصدّون به الناس عن القرآن»(٢).

فعنده أنّ هذا السماع أعظم من أن يُقال فيه مكروه أو حرام ؛ بل هو عنده مضاد للإيهان، وشرع دين لم يأذن الله به، ولم يَنزل به سلطان.

وإن كان من المشايخ الصالحين من تأوّل في ذلك، وبتأويله واجتهاده يغفر الله له خطأه ويثيبه على ما مع التأويل من عمل صالح، فذلك لا يمنع أن يُقال ما في الفعل من الفساد، إذ التّأويل من باب المعارض في حق بعض الناس، تُدفَع به عنه العقوبة، كما تدفع بالتوبة والحسنات الماحية، وهذا لمن استفرغ وسعه في طلب الحق (٣).

<sup>(</sup>١) السّماع الدّيني هو ما كان موضوعه التذكير بالله تعالى، وهدفه إثارة الحب والخوف وغير ذلك من أحوال القلب الشرعية، فهذا كلّه من جنس التغبير.

<sup>(</sup>٢) وإنّا كان صادًا عن القرآن من جنس صدّ البدعة عن السنة، فإنّ مواضيع ومقاصد الغناء الديني أي الأناشيد الإسلامية في الغالب هي نفسها مواضيع القرآن مقاصده، فمن هذا الباب تكون صادّة عن القرآن، ففيها غناء وتطريب يصدّ عن التغني بالقرآن واستهاعه، فإذا انضمّ إلى ذلك كون مواضيعها ومقاصدها متقاربة كان في هذا مضاهاة بالقرآن فيكون من جنس البدعة الّتي تصدّ النّاس عن السّنة.

<sup>(</sup>٣) قاعدة مهمّة، فكثير من النّاس الآن يمتنع عن إطلاق الألفاظ الشّرعيّة في محلّها بدعوى أنّها تطال بعض الصالحين والعلماء المتأوّلين، فبيّن شيخ الإسلام هنا أنّ الأناشيد الدينيّة هي من إحداث وأفعال الزنادقة، فهي بدعة عظيمة، ووقوع بعض الصالحين الثقات فيها بتأويل لا يمنع أن يُبيّن للنّاس حقيقتها، ومن وقع فيها بتأويل فالله يغفر له إن استفرغ جهده في إصابة الحق فأخطأ.

فقول الشافعي - رضي الله عنه - في هؤلاء، كقوله في أهل الكلام: «حكمي في أهل الكلام أن يُضربوا بالجريد والنعال، ويُطاف بهم في العشائر والقبائل، ويقال هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة، وأقبل على الكلام»، وقوله: «لَأَن يُبتلى العبد بكل ذنب - ما خلا الشرك بالله - خيرٌ له من أن يُبتلى بالكلام»(١).

ومع هذا فقد ابتُلي ببعض ذلك - على وجه التأويل - طوائف من أهل العلم والدين والتصوف والعبادة.

ولهذا كان الكلام في السماع على وجهين:

احدهما: سماع اللّعب والطّرَب، فهذا يُقال فيه: مكروه، أم محرم، أو باطل، أو مرخّص في بعض أنواعه؟

الثاني: السّماع المُحدَث لأهل الدّين والقُرب (٢)، فهذا يقال فيه: إنه بدعة وضلالة، وإنه خالف لكتاب الله وسنة رسوله، وإجماع السّالفين جميعهم، وإنها حدث في الأمّة لما أُحدث في الأمة الكلام، فكثر هذا في العلهاء، وهذا في العباد (٣).

<sup>(</sup>١) الحلية لأبي نعيم، (٩/ ١١١).

<sup>(</sup>٢) المقصود به النشيد أو الغناء الذي يكون هدفه الذكرى والتشويق والخوف والرجاء ونحو ذلك، سواء اتخذه صاحبه قربة لذاته، أو اتخذه وسيلة لذكر الله والخوف منه ونحو ذلك.

<sup>(</sup>٣) ابتُليت الأمّة بالانحراف في جانبين: جانب العلم والفكر، وكان علم الكلام والمنطق والفلسفة عموده الأكبر وحوله كثر افتراق الفرق الكلاميّة، والجانب الآخر جانب السّلوك والعبادة، وكان الزهد والتّخلّي عموده الأكبر وحوله كثر اختلاف الفرق الصّوفيّة وأشباهها، فكما انتشرت بدعة الكلام في العلماء، انتشرت بدعة السّماع في العبّاد.

لهذا كان يزيد بن هارون الواسطي (١) -وهو من أتباع التابعين، وأواخر القرون الثلاثة - تجتمع في مجلسه الأمم العظيمة، وكان أجلّ مشايخ الإسلام إذ ذاك، فكان ينهى عن الجمهيّة وعن المغبّرة، هؤلاء أهل الكلام المخالف للكتاب والسنة، وهؤلاء أهل السّماع المُحدَث المخالف للكتاب والسنة.

ولهذا لم يستطِع أحد ممن يستحبّ السّماع المُحدَث ويستحسنَه أن يحتجّ لذلك بأثر عمّن مضى، ولا بأصلِ في الكتاب والسنة.

قال أبو القاسم: «وقد روي عن ابن عمر آثار في إباحتة للسماع، وكذلك عبدالله بن جعفر أبي طالب».

قلتُ: أمّا النقل عن ابن عمر فباطل؛ بل المحفوظ عن أبن عمر ذمّه للغناء، ونهيه عنه، وكذلك عن سائر أئمّة الصحابة، كابن مسعود، وابن عباس، وجابر، وغيرهم ممن ائتمّ بهم المسلمون في دينهم.

وأما ما يُذكر من فعل عبدالله بن جعفر في أنّه كان له جارية يسمع غناءها في بيته، فعبدالله بن جعفر ليس ممّن يصلح أن يُعارض قوله في الدّين فضلاً عن فعله، لقول ابن مسعود، وابن عمر، وابن عباس، وجابر، وأمثالهم.

<sup>(</sup>۱) يزيد بن هارون بن زاذان السلمي مولاهم أبو خالد الواسطي الإمام الثقة المتقن، توفي سنة (۲۰۲هـ)، السبر (۹/ ۳۵۸).

ومن احتج بفعل مثل عبدالله في الدّين في مثل هذا، لزِمه أن يحتج بفعل معاوية في قتاله لعليّ، وبفعل الزبير في قتاله في الفرقة، وأمثال ذلك ممّا لايصلح لأهل العلم والدّين أن يدخلوه في أدلّة الدّين والشرع، لا سيها النسّاك والزهّاد وأهل الحقائق، لا يصلح لهم أن يتركوا سبيل المشهورين بالنّسك والزّهد بين الصّحابة ويتبعوا سبيل غيرهم.

وما أحسن ما قال حذيفة - رضي الله عنه -: «يا معشر القراء استقيموا وخذوا طريق من كان قبلكم، فوالله لئن اتبعتموهم لقد سُبِقتم سبقا بعيداً، ولئن أخذتم يميناً وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً» (١).

ثم الذي فعله عبدالله بن جعفر كان في داره، لم يكن يُجتمع عنده على ذلك (٢)، ولا يسمعه إلا من ملوكته، ولا يعده ديناً وطاعة، بل هو عنده من الباطل، وهذا مثل ما يفعله بعض أهل السّعة من استماع غناء جاريته في بيته، ونحو ذلك، فأين هذا من هذا؟ هذا لو كان مما يصلح أن يحتجّ به، فكيف وليس بحجة أصلاً.

قال: «وكذلك عن عمر وغيره في الحداء ».

قلتُ: أمّا الحداء فقد ذكر الاتفاق على جوازه، فلا يحتج به في موارد (٣).

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء، (١/ ٢٨٠) بلفظ مقارب.

<sup>(</sup>٢) كما يُفعل الآن فيما يُسمّى مهرجاناً إنشادياً وهو تجمّع للّهو والتصفيق والتّصفير وكثيراً ما يحضره النساء أو يشاهدنه وفيه الأنوار المختلطة بألوان مختلفة على المسرح تماماً كما هي طريقة الفسّاق وأهل العناء الماجن، فهي خطوة من خطوات على طريق الشّيطان نسأل الله العافية.

<sup>(</sup>٣) هكذا ختمت الجملة في المطبوع ولعلّ هناك سقطاً صوابه: (موارد النّزاع).

وقد ثبت أن عامر بن الأكوع كان يحدو الصّحابة مع النّبيّ هي، قال: «مَن السائق؟»، قالوا: عامر بن الأكوع، فقال: «يرحمه الله»، فقالوا: يا رسول الله، لولا امتعتنا به، ففي الصحيحين عن سلمة بن الأكوع قال: خرجنا مع رسول الله هي فسِرنا ليلاً، فقال رجل من القوم لعامر بن الأكوع: ألا تسمعنا من هنياتك، وكان عامر رجلاً شاعراً، فنزل يحدو بالقوم يقول:

والله لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فاغفر فداء لك ما اقتفينا وثبت الأقدام إن لاقينا وألقين سكينة علينا إنا إذا صِيح بنا أتينا وبالصياح عولوا علينا

فقال رسول الله ﷺ: «من هذا السائق؟» قالوا: عامر ابن الأكوع، فقال: «يرحمه الله»، فقال رجل من القوم: «وَجَبت يا نبيّ الله، لو لا أمتعتنا به»، فذكر الحديث في استشهاده في تلك الغزوة غزوة خير(۱).

وفي صحيح مسلم عن سلمة بن الاكوع قال: لما كان يوم خيبر، قاتل أخي قتالاً شديداً مع رسول الله هذا في ذلك، وشكّوا مع رسول الله هذا في ذلك، وشكّوا فيه، رجل مات في سلاحه، قال سلمة: فقفل رسول الله هذا من خبير، فقلتُ: يا رسول الله الذن لي أن أرجز لك، فأذن له رسول الله هذا، فقال عمر: اعلم ما تقول، قال: فقلتُ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح١٩٦٦)، ومسلم (ح١٨٠٢).

لولا الله ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا

فقال رسول الله ﷺ: «صدقت».

فأنزلن سكينة علينا وثبت الأقدام إن لا قينا

والمشركون قد بغوا علينا

فلم قضيت رجزي، قال رسول الله ﷺ: « من قال هذا؟ » قلت له: أخي، فقال رسول الله ﷺ: « يرحمه الله » قال: فقلتُ: يا رسول الله، والله إنّ ناساً ليهابون الصلاة عليه، يقولون: رجل مات بسلاحه، فقال رسول الله ﷺ: « كذبوا، مات جاهداً مجاهداً، فله أجره مرتين »(١).

وكذلك قد ثبت في الصحيح حديث أنجشة الحبشي، الذي كان يحدو، حتى قال النّبيّ الذي النّبيّ المناء، أمره بالرفق بهن الله تزعجهن النباق المناء، أمره بالرفق بهن الله تزعجهن الإبل في السير إذا اشتدّ سيرها، وينزعجن بصوت الحادي.

ففي الصّحيحين عن أنس قال كان رسول الله في بعض أسفاره، وغلام أسود يقال له: أنجشة يحدو، فقال رسول الله في: «ويحك أنجشة! رويدك سوقك بالقوارير» قال أبوقلابة: يعني النساء، وأخرجاه من حديث ثابت عن أنس بنحوه.

ومن حديث قتادة عن أنس قال: كان للنبي القوارير »، قال له أنجشة، وكان حسن الصّوت، فقال له النّبيّ: «رويدك يا أنجشة لا تكسر القوارير»، قال قتادة: يعني ضعفة النساء،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (ح۱۸۰۲).

<sup>(</sup>٢) تقدّم (ص٢٢).

وفي رواية البخاري عن أبي قلابة قال:كانت أم سليم في الثقل، وأنجشة غلام النّبي الله في الثقل، وأنجشة غلام النّبي الله يسوق بهنّ، فقال النّبي الله النّبي النّ

وفي رواية البخاري عن ثابت عن أنس قال: «كان النّبيّ ، في سفر، فحدًا الحادي، فقال له النّبيّ ، ارفق يا أنجشة - ويحك - بالقوارير».

واحتجاجهم بإنشاد الشِّعر - كما قال أبو القاسم: «وأنشد بين يدي النَّبي اللَّه الأشعار فلم ينه عنها، وروي أنه الستنشد الأشعار».

وهذا من القياس الفاسد كما تقدم (١).

قال: «ومن المشهور الظاهر حديث الجاريتين»، وذكر حديث الجاريتين اللّتين كانتا تغنيان في بيت عائشة بها تقاولت به الأنصار يوم بُعاث (٢)، فقال أبو بكر: «مزمور الشيطان» فقال النّبيّ : «دعهما يا أبا بكر، فإن لكل قوم عيداً، وعيدنا هذا اليوم»(٣).

وقد تقدم أنّ الرخصة في الغناء في أوقات الأفراح للنساء والصبيان، أمرٌ مضت به السنة، كما يرخص لهم في غير ذلك من اللعب، ولكن لا يُجعل الخاص عاماً، ولهذا لما قال أبو

<sup>(</sup>١) لأنَّ الغناء ليس شعراً مجرداً، بل هو كلام مُغنّى وملحّن، فقياس هذا على هذا فاسد.

<sup>(</sup>٣) تقدّم، (ص٢٠).

بكر: أمزمور الشيطان في بيت رسول الله هم، لم ينكر النّبيّ هذه التسمية، والصحابة لم يكونوا يفضّلون شيئاً من ذلك ولكن ذكر النّبيّ المراً خاصاً بقوله: «إنّ لكل قوم عيداً، وهذا عيدنا».

ومثل هذا، قوله لعمر: «لو رآك سالكاً فجاً لسلك فجاً غير فجّك »(١) بلا خاف منه النساء فيها كنّ يفعلنه بحضرة النّبيّ ، فعلم أنّ هذا وإن كان من الشّيطان، لكن الرّخصة فيه لهؤلاء، لئلا يدعوهم إلى ما يفسد عليهم دينهم، إذ لا يمكن صرفهم عن كل ما تتقاضاه الطبائع من الباطل(٢).

والشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، فهي تحصل أعظم المصلحتين بفوات أدناهما، وتدفع أعظم الفسادين باحتمال أدناهما، فإذا وصف المحتمل بها فيه من الفساد، مثل كونه من عمل الشيطان، لم يمنع ذلك أن يكون قد وقع به (٣) ما هو أحب إلى الشيطان منه، ويكون إقرارهم على ذلك من المشروع، فهذا أصل ينبغي التفطّن له (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح ٣٢٩٤)، ومسلم (٢٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) وهذا يدلّ على أنّ الغناء المحرم إنّم يرخّص فيه في أوقات الأعياد ونحوها للنساء والصبيان فقط، أمّا الرّجال فهو مكروه لهم، هذا للعامّة، فكيف يُتصوّر أن يحضر السّماع أو ينشده الصّالحون فضلاً عن طلبة العلم أو الدّعاة، وهذا ما نراه هذه الأيّام من البعض هدانا الله وإيّاهم الله سواء السّبيل.

<sup>(</sup>٣) كذا في المطبوع والسياق يأباه فلعلّ الصّواب: «دفع».

<sup>(</sup>٤) وتطبيق هذه القاعدة في صور كثيرة، والشّيء إذا كان رخصة لا يلزم أن يكون رخصة لكلّ أحد، فالّذي جاء في النص إقرار النساء والصبيان على اللعب والغناء في العيد والنكاح فينبغي أن يُقتصر =

والشيطان يوسوس لبني آدم في أمور كثيرة من المباحات، كالتخلي والنكاح وغير ذلك، وهو يجري من ابن آدم مجرى الدم، فلا يمكن حفظ جميع بني آدم من كل ما للشيطان فيه نصيب، لكن الشارع يأمر بالتمكن من ذلك، كما شرع التسمية والاستعادة عند التخلي والنكاح وغير ذلك، ولو لم يفعل الرجل ذلك لم نقل إنه يأثم بالتخلي ونكاح أمرأته ونحو ذلك.

وقد تقدم أنّ الخاص لا يُجعل عامّاً.

<sup>=</sup> على ذلك، تضييقاً لدائرة الاستثناء وإبقاء على الأصل كها قال ابن حجر رحمه الله: «الأصل التنزه عن اللعب واللهو، فيقتصر على ما ورد فيه النص وقتاً وكيفية تقليلاً لمخالفة الأصل» الفتح، (٢/٣٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة (۱۹۰۰)، والنسائي في الكبرى، (ح٢٥٥)، والطحاوي في مشكل الآثار، (ح٢٣٢)، عن أبي الزبير عن ابن عباس، ورواه أحمد (ح٧٨٧)، ومسدد في مسنده كها في الإتحاف (ح٢٣٩)، والبزّار كها في المجمع، عن أبي الزبير عن جابر، وقال الهيتمي: «رواه أحمد والبزار وفيه الأجلح الكندي وثقه ابن معين وغيره وفيه ضعف»، وقال البوصيري: «هذا إسناد حسن»، (٤/ ٩٠٠)، وقال الشيخ الألباني: «وقد روي عنه عن جابر، كذلك رواه أبو بكر - وهو ابن عياش - عند أحمد، وأبو عوانة عند البيهقي كلاهما عن الأجلح عنه به، قلتُ: وهذا أصح، لاتفاق ثقتين عليه خلافا لجعفر بن عون، فروايته شاذة، ويحتمل أن يكون قد حفظ، ويكون الاختلاف المذكور إنها هو من الأجلح نفسه فإن فيه ضعفاً، كها أشار إليه البوصيري.. وجملة القول ؛ أن علة الحديث عنعنة أبي الزبير» السلسلة الضعيفة (ح٢٩٨١).

ومدار الحجج في هذا الباب - ونحوه -: إمّا على قياس فاسد، وتشبيه الشّيء بما ليس مثله، وإمّا على جعل الخاص عاماً، وهو أيضاً من القياس الفاسد، وإمّا احتجاجهم بما ليس بحجّة أصلاً.

ثم احتج أبو القاسم بها هو من جنس القياس الفاسد، فذكر حديث البراء ابن عازب قال: سمعت النّبي في يقول: «حسّنوا القرآن بأصواتكم، فإنّ الصّوت الحسن يزيد القرآن حسناً» (۱)، وحديثاً عن أنس مرفوعاً: «لكلّ شيء حلية، وحلية القرآن الصوت» (۲)، وهذا ضعيف عن النّبي في من رواية عبدالله بن محرز، وهو ضعيف لا يُحتج به بحال.

وقال: دلّ هذا الخبر على فضيلة الصّوت.

قلتُ: هذا دلّ على فضل الصّوت الحسن بكتاب الله، لم يدلّ على فضيلته بالغناء، ومن شبّه هذا بهذا فقد شبّه الباطل بأعظم الحق.

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ وَقُرْءَانُ مُّبِينُ ﴾ [يس: ٦٩]، فكيف نشبه ما أمر الله به من تلاوة كتابه وتحسينه بالصوت بها لم يأمر بتحسين الصوت به.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارمي(ح٣٣٧٣)، والحاكم في المستدرك (١/ ٥٧٥)، انظر المقاصد الحسنة للسخاوي (ص٠٨٠)، والسلسلة الصحيحة للألباني (ح٧٧١).

<sup>(</sup>٢) ضعفه الشيخ الألباني - رحِمَه الله -، انظر الضعيفة، (ح٤٣٢٢).

هذا مثل من قال: إذا أمر الله بالقتال في سبيله بالسيف والرّمح والرّمي ؟ دلّ على فضيلة الضّرب والطعن، ثم يحتجّ بذلك على الضّرب والطعن والرمي في غير سبيل الله.

ومثل من قال: إذا أمر الله بإنفاق المال في سبيله دلّ على فضيلة المال، ويحتج بذلك على إنفاق المال في غير سبيله.

أو قال: إذا أمر الله بالاستعفاف بالنكاح ؛ دلّ على فضيلة النساء، ويحتج بذلك على فضيلة النساء، ويحتج بذلك على فضيلة النساء، ويحتج بذلك على فضيلة ما لم يأذن الله به من النكاح.

وكذلك كل ما يعين على طاعة الله من تفكّر، أو صوت، أو حركة، أو قوة، أو مال، أو أعوان، أو غير ذلك، فهو محمود في حال إعانته على طاعة الله ومحابّه ومراضيه، ولا يُستدلّ بذلك على أنه في نفسه محمودٌ على الإطلاق، ويحتج بذلك على أنه محمود إذا استُعين به على ما هو من طاعة الله، ولا يُحتجّ به على ما ليس هو من طاعة الله ؟ بل هو من البدع في الدّين أو الفجور في الدنيا.

ومثل هذا قوله ﷺ: «لله أشد أذناً إلى الرّجل الحسن الصوت بالقرآن، من صاحب القينة إلى قينته »(١)، وقال: «ما أذن الله لشيءٍ كأذنه لنبيّ حسن الصوت يتغنّى بالقرآن يجهر به»(٢)،

<sup>(</sup>١) تقدّم (ص٧٢).

<sup>(</sup>٢) تقدّم (ص٧١).

بل قوله ﷺ: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن»(۱)، يقتضي أن التغنّي المشروع هو بالقرآن، وأن من تغنّى بغيره فهو مذمومٌ، ولا يقال هذا يدلّ على استحباب حسن التغنّي.

وقوله: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن»، إمّا أن يريد به الحضّ على أصل الفعل، وهو نفس التغنّي بالقرآن، وإما أن يريد به مطلق التغني، وهو على صفة الفعل، والأوّل هو أن يكون تغنّيه إذا تغنّى بالقرآن لا بغيره، وهذا كما وقع في قوله تعالى: ﴿ وَأَنِ اُحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ يَكُون تغنّيه إذا تغنّى بالقرآن لا بغيره، وهذا كما وقع في قوله تعالى: ﴿ وَأَنِ اُحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ [المائدة: ٤٩]، هل هو أمر بأصل الحكم أو بصفته إذا حكم؟

والمعنى الثاني: ذمٌّ لمن تغنّى بغيره مطلقاً، دون من ترك التغنّي به وبغيره.

والمعنى الأول: ذمٌّ لمن ترك التغنّي به، دون من تغنّى به ومن تغنّى بغيره.

ثم ذكر أبو القاسم حديثَ ابن عاصم، عن شبيب بن بشر، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: «صوتان ملعونان، صوت ويل عند مصيبة، وصوت مزمار عند نعمة» (٢)، مفهوم الخطاب يقتضي إباحة غير هذا في غير هذه الأحوال، وإلا لبطل التخصيص.

قلتُ: هذا الحديث من أجود ما يحتجّ به على تحريم الغناء، كما في اللفظ المشهور عن جابر بن عبدالله - رضي الله عنه - عن النّبيّ ، أنه قال: «إنها نهيت عن صوتين أحمقين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٧٥٢٧) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٢) حسّنه الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة، (ح٢٧).

فاجرین، صوت عند نعمة: لهو، ولعب، ومزامیر الشیطان، وصوت عند مصیبة: لطم خدود، وشق جیوب، ودعوی بدعوی الجاهلیة»(۱).

فنهى عن الصّوت الذي يفعل عند النعمة، كما نهى عن الصّوت الذي يفعل عند المسيبة، والصّوت الذي عند النعمة هو صوت الغناء.

وأما قوله: مفهوم الخطاب يقتضي إباحة غير هذا، جوابه من وجهين:

أحدهما: أنّ مثل اللفظ الذي ذكره لا مفهوم له عند أكثر أهل العلم، والتّخصيص في مثل هذا كقوله ﷺ: «ثلاث في أمّتى من أمر الجاهلية»(٤)، ومن قال إنّه يكون له مفهوم فذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (ح٠٠٥) وقال: «حديث حسن»، والحاكم (٤/ ٤)، وغيرهم، وصححه الألباني رحمه الله في الصحيحة، (ح٢١٥٧).

<sup>(</sup>٢) تقدّم، (ص٧٧).

<sup>(</sup>٣) تقدّم، (ص٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد، (ح٧٥٠٦)، وابن حبان، (ح٣١٤١) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -، وهو في صحيح مسلم، (ح٧٧) بلفظ: « ثنتان في الناس هما بهم كفر. الطعن في النسب والنياحة على الميت»، وقد صححه الشيخ الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (ح٣٥٢٥).

إذا لم يكن للتّخصيص سبب آخر، وهذا التخصيص لكون هذه الأصوات هي التي كانت معتادة في زمنه، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَنْكُوا الْوَلَدَكُمُ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ﴾ [الإسراء: ٣١].

والثاني: أنّ اللفظ الذي ذكره الرّسول يدلّ على مورد النزاع، فإنّه صوت النعمة، ولو لم تكن نعمة لكان تنبيهاً عليه، فإنّه إذا نهى عن ذلك عند النعمة، والإنسان معذور في ذلك، كما رخص في غناء النساء في الأعراس والأعياد، ونحو ذلك ؛ فلأن ينهى عن ذلك بدون ذلك أولى وأحرى.

والآلات الملهية قد صحّ فيها ما رواه البخاري في صحيحه تعليقاً مجزوماً به داخلاً في شرطه (۱)، عن عبدالرحمن بن غنم الأشعري: أنه سمع النّبي في يقول: «ليكوننّ في أمّتي أقوام يستحلون الحِرَ والحرير والخمر والمعازف، ولينزلنّ أقوام إلى جنب علم يروح بسارحة لهم، يأتيهم لحاجتهم فيقولون ارجع إلينا غداً، فيبيتهم الله، ويضع العلم، ويمسخ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة »(۱).

وقال أبو القاسم: وقد رُوي أن رجلاً أنشد بين يدي النّبي على فقال:

<sup>(</sup>۱) أي في شرط الصحيح فهو حجة عنده، وليس ذلك بمعلّق كها زعم ابن حزم وغيره ممّن يقلّده على غير بصيرة، لأنّ هشام بن عمّار الذي علّق البخاري الرواية عنه بقوله: قال هشام بن عمّار الذي علّق البخاري الرواية عنه بقوله: قال هشام بن عمّار الفول البخاري لقيه وسمع منه، فالحديث بهذا ليس معلقاً ولا منقطعاً كها زعم ابن حزم، وحتى على القول بأنه منقطع فقد جاء موصولاً من طرق أخرى ذكرها حفّاظ الحديث وأهل العلم به، انظر الفتح، و٥٣-٥٠).

<sup>(</sup>٢) البخاري (ح٥٩٠).

فقال رسول الله ﷺ: «لا حرج إن شاء الله ».

قلتُ: هذا الحديث موضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث (١)، لا أصل له، وليس هو في شيءٍ من دواوين الإسلام، وليس له إسناد، بل هو من جنس الحديث الآخر الذي قيل فيه: إنّ أعرابياً أتى إلى النّبي الله وأنشده:

قد لسعت حية الهوى كبدي فلا طبيب لها ولا راقي الا الحبيب الذي شغفت به فعنده رقيتي وترياقي (۲)

<sup>(</sup>١) انظر الفوائد المجموعة، (ح١١٣)، وفيه أن الذي غني امرأة.

<sup>(</sup>۲) قال الفتني: «قال أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي تفرد به أبو بكر عمار بن إسحاق عن سعيد بن عامر، وقال أبو موسى المديني: لا أصل لهذا الحديث بهذا السياق، والظاهرأنه موضوع وقد سمعت غير واحد من أهل العلم عاب المقدسي بإيراد هذا الحديث في كتابه وأورده السهروردي في العوارف وقال: يخالج سري أنه غير صحيح وقد تكلم فيه أصحاب الحديث والقلب يأبي قبوله، وقال سيف الدين لا تعصب أبلغ من إيراد الحديث الذي لا يخفي وضعه على الجهال فلو خبت يداه عن كتابته لكان خيرا له وقد وقفت على استفتاء فيه أفتي الإمام عبدالر هن المقدسي بأن هذا الحديث غير صحيح لأن محمد بن طاهر وإن كان حافظاً لكنهم تكلموا فيه ونسبوه إلى الإباحة» تذكرة الموضوعات (١٩٧)، ميزان الاعتدال (٣/ ١٦٤).

وهذا أيضاً موضوع باتّفاق أهل العلم كذب مفترى.

وكذلك ما يُروى من أنهم تواجدوا وأنّهم مزقوا الخرقة، ونحو ذلك، كل ذلك كذب لم يكن في القرون الثلاثة، لا بالحجاز، ولا بالشام، ولا باليمن، ولا بالعراق، ولا خراسان، من يجتمع على هذا السّماع المُحدَث، فضلاً عن أن يكون كان نظيره على عهد النّبيّ ، ولا كان أحد يمزّق ثيابه، ولا يرقص في سماع، ولا شيء من ذلك أصلاً ؛ بل لما حدث التغبير في أواخر المائة الثانية، وكان أهله من خيار الصوفية، وحدث من جهة المشرق التي يطلع منها قرن الشيطان ومنها الفتن، قال الشافعي - رضي الله عنه -: «خلّفت ببغداد شيئاً أحدثته الزنادقة، يسمّونه التغبير، يصدّون به النّاس عن القرآن»(۱).

والذين شهدوا هذا اللّغو متأوّلين من أهل الصدق والإخلاص والصلاح غمرت حسناتهم ما كان لهم فيه وفي غيره من السيئات، أو الخطأ في مواقع الاجتهاد، وهذا سبيل كلّ صالحي هذه الأمة في خطئهم وزلاتهم.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ مَّا مَا مَا اللَّهُ عَنْهُمْ اَلْمُنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ عَنْهُمْ اَللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

وذلك كالمتأولين في تناول المسكر من صالحي أهل الكوفة ومن اتبعهم على ذلك، وإن كان المشروب خمراً، لا يشك في ذلك من اطّلع على أقوال النبيّ الله وأقوال الصحابة.

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص٦٥).

وكذلك المتأولون للمتعة والصرف من أهل مكة متبعين لما كان يقوله ابن عباس، وإن كان قد رجع عن ذلك، أو زادوا عليه، إذ لا يشك في ذلك، وأنّه من أنواع الربا المحرم والنكاح المحرم من اطلع على نصوص النّبيّ .

وكذلك المتأوّلون في بعض الأطعمة والحشوش(١) من أهل المدينة، وإن كان لا يشك في تحريم ذلك من اطّلع على نصوص النّبي الله وأصحابه.

وكذلك ما دخل فيه من دخل من السابقين والتابعين من القتال في الفتنة والبغي بالتأويل، مع ما علم في ذلك من نصوص الكتاب والسنة مِن ترك القتال والصّلح فيا تأوّل فيه قوم من ذوي العلم والدّين من مطعوم أو مشروب أو منكوح أو مملوك أو مما قد علم أنّ الله قد حرّمه ورسوله، لم يجز اتّباعهم في ذلك مغفوراً لهم، وإن كانوا خيار المسلمين، والله قد غفر لهذه الأمة الخطأ والنسيان، كما دل عليه الكتاب والسنة وهو سبحانه يمحو السيئات بالحسنات، ويقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات.

وبهذا يحصل الجواب عما ذكره الشيخ أبو طالب المكي في كتابه «قوت القلوب» حيث ذكر أنّه من أنكر السماع مطلقاً غير مقيد فقد أنكر على سبعين صديقاً، ولعل الإنكار اليوم يقع على خلق عظيم من الصّدّيقين (٢)، لكن يُقال: الذين أنكروا ذلك أكثر من سبعين صديقاً

<sup>(</sup>١) يعني مسألة إتيان المرأة في الدبر.

<sup>(</sup>٢) يشير رحمه الله إلى كثرة من وقع في السّماع المحرّم من الصّالحين، ولم يمنعه ذلك من التكلّم بحقيقة حكمه وبيان حرمته شرعاً، ولو وقع فيه واستباحه من استباح، وهذه عادة أهل الشّذوذ، إذ يتتبّعون زلاّت الصّالحين في أعمالهم أو علمهم فيجعلون منها أصلاً يستحلون به مخالفة النصوص الشّرعيّة وتأويلها بالباطل، فلا يجوز أن يكون ذلك مانعاً لمن علم من السّنة شيئاً من الصّدع بالحق.

وسبعين صديقاً وسبعين صديقاً، وهم أعظم علماً وإيهاناً وأرفع درجة، فليس الانتصار بطائفة من الصّديقين على نظرائهم - لا سيّما من هو أكبر وأكبر - بأدلّ من العكس.

فإن القائل إذا قال: من شرع هذا السّماع المُحدَث وجعله مما يتقرب به فقد خالف جماهير الصّديقين من هذه الأمّة وردّ عليهم ؛ كان قوله أصحّ وأقوى في الحجة، دع ما سوى ذلك.

وهنا أصل يجب اعتهاده، وذلك أن الله سبحانه عصم هذه الأمة أن تجتمع على ضلالة، ولم يعصم آحادها من الخطأ، لا صديقاً ولا غير صديق، لكن إذا وقع بعضها في خطأ فلا بد أن يقيم الله فيها من يكون على الصواب في ذلك الخطأ؛ لأن هذه الأمة شهداء على الناس، وهم شهداء الله في الأرض، وهم خير أمّة أخرجت للناس يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فلا بدّ أن تأمر بكل معروف، وتنهى عن كل منكر، فإذا كان فيها من يأمر بمنكر متأوّلاً فلا بدّ أن يكون فيها من يأمر بذلك المعروف.

فأمّا الاحتجاج بفعل طائفة من الصّديقين في مسألة نازعهم فيها أعدادهم فباطل ؛ بل لو كان المنازع لهم أقل منهم عدداً وأدنى منزلةً لم تكن الحجة مع أحدهما إلا بكتاب الله وسنة رسوله، فإنه بذلك أمرت الأمّة.

كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَننَزَعْنُمْ فِي صَالِحَ اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَالْمَالِي إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْلَّخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْلَّخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

فإذا تنازعت الأمّة وولاة الأمور من الصّديقين وغيرهم فعليهم جميعهم أن يردّوا ما تنازعوا فيه إلى الله ورسوله.

ومن المعلوم أنّ الصّديقين الذين أباحوا بعض المسكر كانوا أسبق من هؤلاء وأكثر وأكبر، وكذلك الذين استحلّوا المتعة والصرف وبعض المطاعم الخبيثة والحشوش، والذين استحلوا القتال في الفتنة متأوّلين معتقدين أنهم على الحقّ، وغير ذلك هم أسبق من هؤلاء وأكثر وأكبر.

فإذا نُهي عما نهى الله عنه ورسوله لم يكن لأحد أن يقول هذا إنكار على كذا وكذا رجلاً من السابقين والتابعين، فإنّ هذا الإنكار كان من نظرائهم ومن هو فوقهم أو قريباً منهم، وعند التنازع فالمرد إلى الله ورسوله.

ولكن من ذهب إلى القول المرجوح يُنتفع به في عذر المتأوّلين، فإنّ عامّة ما حرمه الله مثل قتل النفس بغير حق ومثل الزنا والخمر والميسر والأموال والأعراض قد استحلّ بعض أنواعه طوائف من الأمّة بالتأويل، وفي المستحلين قوم من صالحي الأمة وأهل العلم والإيهان منهم.

لكن المستحلّ لذلك لا يعتقد أنّه من المحرمات، ولا أنه داخل فيها ذمّه الله ورسوله، فالمقاتل في الفتنة متأوّلاً لا يعتقد أنه قتل مؤمناً بغير حق، والمبيح للمتعة والحشوش ونكاح المحلل لا يعتقد أنه أباح زناً وسفاحاً، والمبيح للنبيذ المتأوّل فيه ولبعض أنواع المعاملات الرّبوية وعقود المخاطرات لا يعتقد أنه أباح الخمر والميسر والربا.

ولكنّ وقوع مثل هذا التأويل من الأئمة المتبوعين أهل العلم والإيهان صار مِن أسباب المحن والفتنة، فإنّ الذين يعظّمونهم قد يقتدون بهم في ذلك، وقد لا يقفون عند الحدّ الذي انتهى إليه أولئك ؛ بل يتعدّون ذلك، ويزيدون زيادات لم تصدر من أولئك الأئمة السادة (۱۱)، والذين يعلمون تحريم جنس ذلك الفعل قد يعتدُون على المتأوّلين بنوع من الذمّ فيها هو مغفور لهم، ويتبعهم آخرون فيزيدون في الذّمّ ما يستحلّون به من أعراض إخوانهم وغير أعراضهم ما حرّمه الله ورسوله، فهذا واقع كثير في موارد النّزاع الذي وقع فيه خطأ من بعض الكبار.

واعتبر ذلك بمسألة السماع التي تكلّمنا فيها، فإن الله سبحانه شرع للأمّة ما أغناهم به عمّا لم يشرعه (٢)، حيث أكمل الدّين وأتمّ عليهم النعمة ورضي لهم الإسلام ديناً، وهو سماع القرآن الذّي شرعه لهم في الصّلاة التي هي عماد دينهم، وفي غير الصلاة، مجتمعين ومنفردين، حتى كان أصحاب محمد إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ والباقون

<sup>(</sup>۱) ومثل ذلك استغلال أهل الغناء والنّشيد فتاوى بعض العلماء كالشيخ ابن باز رحمه الله وغيرهم في تسويغ ما آل إليه حال النشيد الإسلامي المزعوم، فإنّ أولئك المشايخ لم يتكلّموا إلاّ عن نشيد الأعراب وبعض قصائد الرّجز الّتي يرتجز بها بعض المنشدين وبعضها متون في الآداب والعلم ونحو ذلك فهذا مقبول لا حرج فيه، لكنّهم لو عرض عليهم ما وصل إليه حال الأناشيد وهذه الآهات والترنيات والغناء الموسيقي على الإيقاع الموسيقي ولو بدون آلة عزف فلا أشكّ لحظة في أنّهم لن يتوقّفوا في إنكاره والتغليظ في حقه وحقّ فاعليه.

<sup>(</sup>٢) هذا يبيّن لك ما قدّمناه من أنّ أكبر علّة في منع الغناء والإنشاد الملحّن هو الاستغناء به عن التغنّي المشروع وهو التّغنّي بالقرآن والاستهاع إليه، وهناك علل أخرى لا تخفى.

يسمعون، وكان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى: «يا أبا موسى ذكِّرنا ربَّنا»(١)، فيقرأ، وهُم يستمعون، وقد بسطنا القول في ذلك في غير هذا الموضع، وإنها ذكرنا هنا نكتاً تتعلق بالسماع.

قال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنْبَا مُّتَشَدِهَا مَّتَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الزُّمَر: ٢٣].

وذكر سماع المؤمنين والعارفين والعالمين والنبيّين فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُو بُهُمٌ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ رَادَتُهُمْ إِيمَننًا ﴾ [الأنفال: ٢].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ۚ إِذَا يُتُلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا ﴿ وَيَقُولُونَ سُبَحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُرِيّنَا لَمَفْعُولًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ ذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُ هُوْ خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ٩٠٩].

وقال: ﴿ أُولَتِهِ كَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ مِلَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِيَّةٍ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَةِ مِلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَا ۚ إِذَا نُنْالَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُ ٱلرَّمْ مَنِ خَرُّواْ سُجَّدًا وَثُكِيًّا ﴾ [مريم: ٥٨].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ [ الزُّمَر:١٨].

وقال: ﴿وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ لَمَّ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا ﴾ [الفرقان:٧٣].

<sup>(</sup>١) تقدّم (ص٧١).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا شَمْعُواْ لِهَلَذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغَلِبُونَ ﴾ [فُصِّلَت:٢٦].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَدَرَبِّ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَدَا ٱلْقُرْءَ انَ مَهْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠].

وقال تعالى: ﴿ ﴾ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُّ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَلَوْعَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّا شَمَعَهُمُّ وَلَوْ ٱسْمَعَهُمُّ لَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونِ ﴾ [الأنفال:٢٢-٢٣].

وقال: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ ٱلتَّذِكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ كَأَنَهُمْ حُمُرٌ مُّسْتَنَفِرَةٌ ﴿ فَأَنَّهُمْ مِن قَسُورَةِ ﴾ [المَدَّر: ٥١].

وقال: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرَّءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٥].

وقال: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]. وقال تعالى: ﴿ ٱتَلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْكِ ﴾ [العنكبوت: ٥٤]. وقال: ﴿ فَأَقْرَءُواْ مَا يَسَرَمِنْهُ ﴾ [المزَّمل: ٢٠].

وقال النّبيّ على: «ليس منا من لم يتغنّ بالقرآن»(١)، وقال: «من قرأ القرآن فله بكل حرف عشر حسنات، أما إنّي لا أقول: (ألم) حرف، ولكن أقول: ألِفٌ حرف، ولامٌ حرف، وميمٌ حرف»(٢)، وهذا باب واسع يضيق هذا الموضع عن ذكر جزء منه.

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص۱۱۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (ح ٢٩١٠)، وصححه الشيخ الألباني كم في الصحيحة، (ح٣٣٧).

فلما انقرضت القرون الفاضلة حصل فترة في هذا السماع المشروع، الذي به صلاح القلوب، وكمال الدّين، وصار أهل التغيير فيه أحد رجلين: رجل معرض عن السّماع المشروع وغير المشروع، ورجل احتاج إلى سماع القصائد والأبيات، فأحدث سماع القصائد والأبيات كالتغبير، وكان الأكابر الذين حضروه لهم من التأويل ما لهم، فأقام الله في الأمّة من أنكر ذلك، كما هو سنة الله في هذه الأمّة الآمرة بالمعروف الناهية عن المنكر، وهؤلاء المنكرون فيهم المقتصد في إنكاره، ومنهم المتأوّل بزيادةٍ في الإنكار غير مشروعة.

كما أحدَث أولئك ما ليس مشروعاً وصار على تمادي الأيّام يزداد المحدث من السماع، ويزداد التغليظ في أهل الإنكار، حتى آل الأمر - من أنواع البدع والضلالات والتفرق والاختلافات - إلى ما هو من أعظم القبائح المنكرات، التي لا يشكّ في عظم إثمها وتحريمها من له أدنى علم وإيهان.

وأصل هذا الفساد من ذلك التأويل في مسائل الاجتهاد، فمن ثبّته الله بالقول الثابت أعطى كلّ ذي حقّ حقّه، وحفظ حدود الله فلم يتعدّها: ﴿وَمَن يَتَعَدَّ حُدُود الله فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَدُ ﴾ [الطلاق: ١].

فالشّر في التفريط بترك المأمور أو العدوان بتعدّي الحدود، وحصلت الزيادات في جميع الأنواع المبتدعة.

فإنّ أصل سماع القصائد كان تلحيناً بإنشاد قصائد مرقّقة للقلوب، تحرك تحريك المحبة والشوق أو الخوف والخشية أو الحزن والأسف وغير ذلك، وكانوا يشترطون له المكان، والخلان، فيشترطون أن يكون المجتمعون لسماعها من أهل الطّريق المريدين

لوجه الله والدار الآخرة، وأن يكون الشِّعر المنشد غير متضمن لما يكره سماعه في الشريعة، وقد يشترط بعضهم ذلك في الشاعر الذي انشأ تلك القصائد، وربم ضموا إليه آلة تقوي الصوت وهو الضرب بالقضيب على جلد مخدة أو غيرها وهو التغبير (١).

ومن المعلوم أنّ استهاع الأصوات يوجب حركة النفس بحسب ذلك الصوت الذي يوجب الحركة وهو يوجب الحركة.

وللأصوات طبائع متنوعة تتنوع آثارها في النفس، وكذلك للكلام المسموع نظمه ونثره، فيجمعون بين الصّوت المناسب والحروف المناسبة لهم.

وهذا الأمر يفعله بنو آدم من أهل الديانات البدعيّة كالنصارى والصابئة، وغير أهل الديانات ممن يحرّك بذلك حبّه وشوقه ووجده، أو حزنه وأسفه أو حميته وغضبه، أو غير ذلك، فخلف بعد أولئك من صار يجمع عليه أخلاطاً من الناس ويرون اجتماعهم لذلك شبكة تصطاد النفوس بزعمهم إلى التوبة، والوصول في طريق أهل الإرادة (٢).

<sup>(</sup>١) فهاذا نقول اليوم عمّن استحلّ ضرب الدفّ والاستهاع إليه في كلّ وقت مع الأناشيد؟ ويفتعل المناسبات السعيدة بأيّ سبب ليقوم ينشد ويستمع إليه بالدّفوف، نسأل الله العافية.

<sup>(</sup>٢) وهو نفس مقصود غالب المنشدين هذه الأيام بها يُسمى المهرجانات الإنشادية، فكثير منهم يصرّح أنّ من أهداف المهرجان تعويض النّاس عن المهرجانات الغنائية، وجمع الشّباب من أجل تحبيبهم في الدين، وهذا كلّه غير مشروع بل هو من المنكرات القديمة الّتي تكلّم عنها شيخ الإسلام في غير موضع، انظر الفتاوى، (١١/ ١٢٠-٦٣٥).

وأُحدِثَ بعد أولئك - أيضاً - الاستماع من المخانيث المعروفين بالغناء لأهل الفسوق والزنا، وربها استمعوه من الصبيان المردان، أو من النسوان الملاح، كما يفعل أهل الدساكر والمواخير.

وقد يجمعون في السياع أنواع الفساق والفجار، وربيا قصدوا التكاثر بهم والافتخار، لا سيا إن كانوا من أهل الرياسة واليسار، وكثيراً ما يحضر فيه أنواع المردان، وقد يكون ذلك من أكبر مقاصد أهل السياع، وربّيا ألبسوهم الثياب المصبغة الحسنة، وأرقصوهم في طابق الرقص والدوران، وجعلوا مشاهدتهم بل معانقتهم مطلوباً لمن يحضر من الأعيان، وإذا غلبهم وجد الشيطان رفعوا الأصوات التي يبغضها الرحمن (۱).

وكذلك زادوا في الابتداع في إنشاد القصائد فكثيراً، ما ينشدون أشعار الفسّاق والفجار (٢)، وفيهم كثير ينشدون أشعار الكفار ؛ بل ينشدون ما لا يستجيزه أكثر أهل

<sup>(</sup>۱) وهذا الذي ذكره الشيخ لا يلزم أن يكون كله موجود في المهرجانات الإنشادية، بل كلما كان المهرجان أقرب لهذه الأوصاف كلما كان أشنع وأبعد عن الشريعة، ولعل الجميع يلاحظ أنّ الفرق الإنشادية فيها المردان وهم يلبسون لباساً موحداً فيه نعومة وإسبال ونحو ذلك مما ذكره الشيخ، كذلك مسألة جمع أهل الرياسة واليسار هذا موجود وبكثرة.

<sup>(</sup>٢) وهذا كما أن كثيراً من المنشدين يلحنون قصائدهم وفق ألحان أهل الفسوق من المغنّين، وسمعت بعضها ينغمونها وفق ألحان الكفار حتى لا يقدر المغنى منهم والمستمع لهم إلان يتمايل ويطرب ويهتزّ لها.

التكذيب، وإنها يقوله أعظم الناس كفراً برب العالمين، وأشدهم بعداً عن الله ورسوله والمؤمنين (١).

وزادوا أيضا في الآلات التي تستثار بها الأصوات مما يصنع بالأفواه والأيدي، كأبواق اليهود، ونواقيس النصارى من<sup>(۲)</sup> يبلغ المنكرات، كأنواع الشبابات والصفارات وأنواع الصلاصل والأوتار المصوتات ما عظمت به الفتنة، حتى ربا فيها الصغير، وهرم فيها الكبير، وحتى اتخذوا ذلك ديناً وديدناً، وجعلوه من الوظائف الراتبة بالغداة والعشيّ كصلاة الفجر والعصر، وفي الأوقات والأماكن الفاضلات واعتاضوا به عن القرآن والصلوات<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>۱) كما يلاحظ هذه الأيّام على المنشدين – لجهلهم – الوقوع في إنشاد قصائد فيها توسّل بغير الله أو إقسام عليه أو استنجاد بالأموات أو مدح مغالي للنّبيّ هي، ومنه أيضاً تلحين الصّلاة على النّبيّ هي وهي عبادة لا يجوز أداؤها كما يؤديها أهل الغناء والنشيد، بل رأيت منشداً له قناة خاصّة يلحّن كلّ شيء، حتّى الأذكار النّبويّة يلحّنها بلحن مطرب ويغنّيها غناء، نعوذ بالله من الخذلان، فوالله لم أكن أظنّ يوماً أن يصل الحال بالمنتسبين للدين من غير الصّوفيّة لهذا الحد، بل ويُفعل هذا جهاراً نهاراً في بلد التوحيد وبين ظهراني أهل العلم بلا نكير إلا من القلّة، وأفظع من ذلك اتخاذ فتاوى العلماء لكبار التي أشرنا إليها حجة و ذريعة لهذه المنكرات كما فعله القارئ المنشد المشار إليه آنفاً.

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع والذي يظهر أنه محرفة من (ما).

<sup>(</sup>٣) وهذا فيه عبرة عظيمة لنا، فإنّ الشّيطان لا يدخل على المؤمنين من باب واحد فجأة، بل يستدرجهم استدراجاً، وصدق الله إذ سبّاها خطوات الشّيطان، فالصوفيّة لم تصل بالغناء إلى الحدّ الّذي وصلوا إليه إلاّ بعد مراحل تدرّجوا فيها، ومن ينظر بعين البصيرة لحال النشيد منذ أن وفد إلينا - على يد الإخوان المسلمين - وسكت عنه بعض الدّعاة وتأثر به بعضهم واستعمله بعضهم في مراكزهم وأنشطتهم - وحتّى الآن يظهر له شدّة الانحراف الّذي وصل إليه، وأنّه إن لم يقف أهل =

وصدق فيهم قوله: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَاتِ ﴾ [مريم: ٥٩]. وصار لهم نصيب من قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا نُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءً وتَصْدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥].

إذ المكاء هو الصفير ونحوه من الغناء، والتصدية هي التصفيق بالأيدي، فإذا كان هذا سماع المشركين الذي ذمّه الله في كتابه ؛ فكيف إذا اقترن بالمكاء الصفّارات المواصيل وبالتصدية مصلصلات الغرابيل، وجعل ذلك طريقاً وديناً يتقرّب به إلى المولى الجليل.

وظهر تحقيق قول عبدالله بن مسعود - رضي الله - عنه: «الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل »(١).

بل أفضى (٢) الأمر إلى أن يجتمع في هذا السماع على الكفر بالرحمن، والاستهزاء بالقرآن، والذمّ للمساجد والصلوات، والطعن في أهل الإيمان والقربات، والاستخفاف بالأنبياء

<sup>=</sup> العلم في وجهه سيصل يوماً من الأيّام إلى دركة هاوية، وليس ذلك هو المفزع في الأمر فحسب، وإنّم المفزع أكثر أنّه يُنسب للسنّة وأهل السّنة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق في مصنفه (۱۹۷۳۷)، والبيهقي في السنن الكبرى (ح٢٠٠٦)، وهذا يعني أنّ هذا الغناء المحرّم والنشيد الصوفي أفضى إلى هذه المنكرات، ممّا يؤكّد صواب موقف السّلف في النّهي عنه وذمّه وذمّ أصحابه، كما يبيّن لك أنّ شيخ الإسلام يتكلّم عنه وعن تحريمه ولو لم يشتمل على هذه المنكرات لأنّه يفضى إليها غالباً.

<sup>(</sup>٢) وإنّما أفضى إلى ذلك لأنّه سبيل الشيطان أصلاً، فالغناء الذي يسمى نشيداً هو صوت أبليس ومزماره، ومهرجانات الإنشاد هي مجالسه وأسواقه ومصائده، فلهذا كان مفضياً إلى هذه المنكرات الّتي ذكرها شيخ الإسلام، ولو كانت الأناشيد من سبيل الله وهدى رسوله الله الفضت إلى كلّ هذا، نسأل الله العافية.

والمرسلين، والتحضيض على جهاد المؤمنين، ومعاونة الكفار والمنافقين، واتخاذ المخلوق إلهاً من دون رب العالمين، وشرب أبوال المستمعين، وجعل ذلك من أفضل أحوال العارفين، ورفع الأصوات المنكرات، التي أصحابها شرّ من البهائم السائهات، الذين قال الله في مثلهم:

﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعُنِم ۗ بَلْ هُمُ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ [الفرقان: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنَوْ وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمُمُ الْفَافُونَ ﴾ أَعُنُنُ لَا يُبُصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوُلَيْكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أَوُلَيْكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ ﴾ أَعْنُولُونَ ﴾ [الأعراف:١٧٩]، الذين يفعلون في سهاعاتهم ما لا يفعله اليهود والنصارى، ولهذا يتولون من يتولاهم من اليهود والنصارى والصابئة والمشركين والمجوس، ويجعلونهم من إخوانهم وأهل خرقتهم، مع معاداتهم للأنبياء والمؤمنين.

فصار السماع المُحدَث دائراً بين الكفر والفسوق والعصيان، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وكفره من أغلظ الكفر وأشده وفسوقه من أعظم الفسوق.

وذلك أنّ تأثير الأصوات في النفوس من أعظم التأثير، يغنيها ويغذيها، حتى قيل إنه لذلك سمى غناء لأنه يغني النفس.

وهو يفعل في النفوس أعظم من حميا الكؤوس، حتى يوجب للنفوس أحوالاً عجيبة، يظن أصحابها أنّ ذلك من جنس كرامات الأولياء، وإنها هو من الأمور الطبيعية الباطلة المبعدة عن الله، إذ الشياطين تمدّهم في هذا السهاع بأنواع الإمداد.

## كما قال تعالى: ﴿ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي ٱلْغَيِّ ثُكَّ لَا يُقْصِرُونَ ﴾ [الأعراف:٢٠٢].

وقال للشيطان: ﴿ وَٱسۡتَفۡزِزُ مَنِ ٱسۡتَطَعۡتَ مِنْهُم بِصَوۡتِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤]، فربما يخفّ أحدهم حتى يرقص فوق رؤوسهم، ويكون شيطانه هو المغوي لنفوسهم.

ولهذا كان مرة في سماع يحضره الشيخ شبيب الشطي، فبينها هم في سماع أحدهم وإذا بعفريت يرقص في الهواء على رؤوسهم، فتعجبوا منه وطلب الشيخ لمريده الشيخ أبا بكر بن فينان وكان له حال ومعرفة، فلما رآه صرخ فيه فوقع، فلمّا فرغوا طلب منه أن ينصفه وقال: هذا سلبني حالي، فقال الشيخ: لم يكن له حال ولكن كان بالرحبة فحمله شيطانه إلى هنا، وجعل يرقص به، فلما رأيت الشيطان صرخت فيه فهرب فوقع هذا.

والقصة معروفة يعرفها أصحاب الشيخ.

وصار في أهل هذا السّماع المُحدَث الذين اتخذوا دينهم لغواً ولعباً ضدّ ما أحبّه الله وشرعه في دين الحق، الذي بعث به رسوله من عامّة الوجوه ؛ بل صار مشتملاً على جميع ما حرّمه الله ورسوله.

كما قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَٱن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَالَدٌ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْاَمُونَ ﴾ [الأعراف:٣٣].

فصار فيه من الفواحش الظّاهرة والباطنة والإثم والبغي بغير الحق والإشراك بالله ما لم ينزل به سلطاناً والقول على الله بغير علم ما لا يحصيه إلا الله، فإنه تنوّع وتعدّد وتفرّق أهله فيه، وصاروا شِيَعاً، لكلّ قوم ذَوق ومشروب وطريق، يفارقون به غيرهم، حتى في الحروف

المنشدة، والأصوات الملحنة، والأذواق الموجودة، والحركات الثائرة، والقوم المجتمعين، وصار من فيه من العلم والإيمان ما ينهاه عما ظهر تحريمه – من أنواع الكفر والظلم والفواحش – يريد أن يحدّ حداً للسّماع المحدث، يفصل به بين ما يسوغ منه وما لا يسوغ، فلا يكاد ينضبط حدّ (۱)، لا بالقول ولا بالعمل، فإن قرُب في الضبط والتحديد بالقول ؟ لم ينضبط له بالعمل، إذ يندر وجود تلك الشّروط، حتّى إنّه اجتمع مرة ببغداد في حال عمارتها ووجود الخلافة بها أعيان الشّيوخ الذين يحضرون السماع المفتون، فلم يجدوا من يصلُح له في بغداد وسوادها إلا نفراً ؟ إمّا ثلاثة وإمّا أربعة وإما نحو ذلك.

وسبب هذا الإضراب (٢) أنه ليس من عند الله، وما كان من عند غير الله وجدوا فيه اختلافاً كثيراً: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا فَطُرَتَ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَظَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ وَخَلَقِ اللّهِ وَاللّهِ وَلَا يَعْلَمُونَ اللّهِ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ مَنْ اللّهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) وهذا بالضبط ما يحاول بعض الدّعاة أن يفعله، فيجيز بعض النشيد ويحرم بعضاً ويكره بعضاً، لكن عند التمحيص لا تجد بين ما أجازه وبين ما حرمه فرق صحيح إلاّ التأثّر ببعض الكلمات النافعة في بعض القصائد، ونحن لا ننكر أنّ بعض الأناشيد والأغاني لبعض القصائد لها تأثير على النفس ووقع طيب لكن هذا ليس مسوّعاً لإباحتها، وما بُني على باطل فهو باطل، وصدق من قال من السّلف: إنّ الشّيء إذا بُني على عوج لم يكد يستقم.

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع ولعل الصواب: (الاضطراب).

ثمّ مع اشتهاله على المحرمات -كلها أو بعضها - يرون أنّه من أعظم القربات ؟ بل أعظمها وأجلّها قدراً، وأنّ أهله هم صّفوة أولياء الله وخيرته من خلقه، ولا يرضون بمساواة السّابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار وسلف الأمة، حتى يتفضلوا عليهم، وفيهم من يساوون أنفسهم بالأنبياء والمرسلين، وفيهم من يتفضل أيضاً على الأنبياء والمرسلين، على أنواع من الكفر التي ليس هذا موضعها.

وجِماع الأمر أنّه صار فيه وفيها يتبعه في وسائل ذلك ومقاصده في موجوده ومقصوده في صفتِه ونتيجتِه ضدّ ما في السّهاع والعبادات الشّرعيّة، في وسائلها ومقاصدها، موجودها ومقصودها، صفتها ونتيجتها (۱)، فذاك يوجب العلم والإيهان وهذا يوجب الكُفر والنفاق، ولهذا كان أعراب الناس أهل البوادي مِن العرب والتّرك والكرد وغيرهم أكثر استعهالاً له من أهل القرى، فإنهم كها قال الله تعالى: ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدُرُ أَلَا يَعْمَلُمُوا مَن أَهْل القرى، فإنهم كها قال الله تعالى: ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدُرُ أَلَا يَعْمَلُمُوا مَن أهل القرى، فإنهم كها قال الله تعالى: ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدُرُ أَلَا يَعْمَلُمُوا الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَل

ولهذا كان يحضره الشّياطين، كما أنّ سماع أهل الإيمان تحضره الملائكة، وتنزل عليهم فيه الشياطين، وتوحي إليهم، كما تنزل الملائكة على المؤمنين، وتقذف في قلوبهم ما أمرهم الله، فإنّ الملائكة تنزل عند سماع القرآن وعند ذكر الله.

كما في الصحيح: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا غشيتهم الرحمة، ونزلت عليهم السكينة، وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن

<sup>(</sup>١) وبتأمّل هذه الوجوه يتأكّد للبصير أنّ غالب النّشيد الإسلامي اليوم هو من جنس الغناء الذي نهى الله عنه، أو من جنس الغناء الصّوفي المُحدَث.

عنده»(١)، وفي الصحيح أنّ أسيد بن الحضير كان يقرأ سورة الكهف، فرأى مثل الظلّة فيها أمثال المصابيح، فقال النّبيّ الله السكينة تنزلت لساع القرآن»(٢).

وفي الصحيح: «إن لله ملائكة فُضُلاً عن كُتّاب الناس، فإذا رأوا قوماً يذكرون الله تنادوا هلمّوا إلى حاجتكم»، الحديث بطوله (٣).

وهذا السّماع المُحدَث تحضره الشياطين، كما رأى ذلك من كشف له، وكما توجد آثار الشياطين في أهلِه، حتى أنّ كثيراً منهم يغلب عليه الوجد فيُصعق كما يُصعق المصروع، ويصيح كصياحه، ويجري على لسانه من الكلام ما لا يفهم معناه ولا يكون بلغته، كما يجري على لسان المصروع، وربما كان ذلك من شياطين قوم من الكفار الذي يكون أهل ذلك السماع مشابهين لقلوبهم، كما يوجد ذلك في أقوام كثيرين كانوا يتكلمون في وجدهم واختلاطهم بلغة الترك التتر الكفار، فينزل عليهم شياطينهم ويغوونهم ويبقون منافقين موالين لهم، وهم يظنون أنهم من أولياء الله وإنّما هم من أولياء الشيطان وحزبه.

ولهذا يوجد فيه مما يوجد في الخمر من الصّدّ عن ذكر الله وعن الصلاة، ومن إيقاع العداوة والبغضاء، حتى يقتل بعضهم بعضاً فيه، ولهذا يفعلونه على الوجه الذي يحبه الشيطان ويكرهه الرحمن.

<sup>(</sup>١) أخرجه (ح٢٦٩٩) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح١١٠٥)، ومسلم (ح٧٩٥) عن البراء بن عازب - رضِيَ الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح٢٠٨٨)، ومسلم (ح٢٦٨٩) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

وذلك من وجوه:

أحدها: أنّ العبادات الشّرعيّة مثل الصلاة والصيام والحج، قد شُرع فيها من مجانبة جنس المباشرة المباحة في غيرها، ما هو من كالها وتمامها فقال تعالى: ﴿ وَلَا تُبَشِرُوهُ نَ وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

وقال: ﴿ فَأَلْتَنَ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَغُواْ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ۚ وَكُلُواْ وَاَشْرَبُواْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُوا الْخَيْطُ الْخَيْطُ الْخَيْطُ الْأَسْوَدِمِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

وقال: ﴿ وَإِن كُننُم مَنْ هَنَ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْجَاءَ أَحَدُ مِّن كُمْ مِّن ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَكَمَسُنُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ يَجَدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ [النساء: ٤٣].

وأعظم ذلك الحبّ، فليس للمحرم أن يباشر فيه النساء، ولا ينظر إليهم لشهوة، والمعتكف قريب منه، والصائم دونه، والمصلّي لا يصاف النساء ؛ بل يؤخّرن عن صفوف الرجال، ويصلّين خلف الرجال، كما قال النّبيّ الله النّبيّ الحجال، وغير صفوف الرجال أولها، وشرها أخرها، وخير صفوف النساء آخرها، وشرها أولها»(١).

وليس للمصلّي في حال صلاته أن ينظر إلى ما يلهيه عن الصلاة، لا نساء ولا غيرهم ؟ بل قد ثبت في الصحيح أنّه إذا مرّ أمامه المرأة والحمار والكلب الأسود وضع صلاته (٢)، وإن

أخرجه مسلم (ح٤٤٠).

<sup>(</sup>٢) لم يتبيّن لي معنى (وضع)، ولعل هناك تحريفاً، وقد يكون (قطع)، لكن لم يرد عنه هذا فيها أعلم أنّه قطع صلاته، والذي في صحيح مسلم (ح٥١٢) وغيره عن أبي هريرة؛ قال: قال رسول الله هذا يقطع الصلاة المرأة والحار والكلب. ويقى ذلك مثل مؤخرة الرحل».

كان قد ثبت عن النبي الله «كان يصلي وعائشة مضطجعة في قبلته بالليل في الظلمة، فإذا أراد أن يسجد غمزها» (١)، فاللابث غير المار، ولم يكن ذلك يلهيه ؛ لأنّه كان بالليل في الظلمة، وكذلك مسّ النساء لشهوة ينقض الطهارة عند أكثر العلماء.

فإذا كان هذا في النظر والمباشرة المباح في غير حال العبادة نهى الله عنه حال العبادة لما في ذلك من المباينة للعبادة، والمنافاة لها، فكيف بها هو حرام خارج عن العبادة كالنظر إلى البغيّ والمباشرة لها، فكيف بالنظر إلى المردان الصّباح المخانيث وغير المخانيث، والمباشرة لهن (٢)، ثم هذا قد يفعل لمجرد شهوة النظر فيكون قبيحاً مكروهاً خارج العبادة، فكيف في حال العبادة!

وهؤلاء قد يجعلون ذلك مما لا يتم السّماع إلا به ؛ بل ويتّخذونه في الصلاة وغيرها من العبادات، فيجعلون حضورهم في السّماع - والسّماع من النساء والصبيان - من جملة القربات والطاعات (٣).

وهذا مِن أعظم تبديل الدّين، فإن الرّجل لو جعل النظر إلى امرأته في الصلاة أو الصيام أو الاعتكاف من جملة العبادة كان مبتدعاً ؛ بل كان هذا كفراً، فكيف إذا جعل النظر إلى المرأة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (ح۳۸۲)، ومسلم (ح۱۲٥).

<sup>(</sup>٢) كذا ولعل الصحيح: (لهم)

<sup>(</sup>٣) وليس ذلك بالضرورة بأن يقول الواحد منهم إن النشيد عبادة وقربة، بل مجرد تعامله معها كما يتعامل مع العبادات هو كذلك، كما تسمع بعضهم يقول: نسأل الله أن يجعل عملنا هذا خالصاً لوجهه، فهذا لا يُقال عادة إلا ممّن يتقرب إلى الله بالعمل، ولا يقوله العبد عند المباحات من طعام وشراب، وكذلك الأناشيد الوعظية التي يُقصد بها ما يُقصد بالقرآن من الترغيب والترهيب هي كذلك ولو لم ينو بها العبدالتقرب بها صراحة.

الأجنبية أو الأمرد في الصلاة من جملة العبادات، كما يفعله بعضهم، وقد أَوْقَد شمعةً على وجه الأمرد فيستجليه في صلاته، ويعد ذلك من عباداته، هذا من أعظم تبديل الدين ومتابعة الشياطين(١).

وهذا إذا كان العمل عبادة في نفسه كالصلاة، والصيام، فكيف إذا كان العمل بدعةً عظيمةً وهو سياع المكاء والتصدية (٢)، وضم إليه مشاهدة الصور الجميلة، وجعل سياع هذه الأصوات ورؤية هذه الصور من العبادات، فهذا من جنس دين المشركين.

ولقد حدّثني بعض المشايخ: أنّ بعض ملوك فارس قال لشيخ - رآه قد جمع الناس على مثل هذا الاجتماع -: يا شيخ إن كان هذا هو طريق الجنة ؛ فأين طريق النّار (٣)؟!

الوجه الثاني: أنّ التّطريب بالآلات الملهية محرم في السّماع الذي أحبه الله وشرعه، وهو سماع القرآن، فكيف يكون قربةً في السّماع الذي لم يشرعه الله، وهل ضمّ ما يشرعه الله إلى ما ذمّه يصيّر المجموع المعيّن بعضه لبعض مما أحبه الله ورضيه؟!

الوجه الثالث: كثرة أيقاد النار بالشّموع والقناديل وغير ذلك مما لا يشرع في الصلاة وقراءة القرآن، إذ فيه من تفريق القلوب وغير ذلك مما هو خلاف المقصود(١٤).

<sup>(</sup>١) انظر تلبيس إبليس لابن الجوزي، (ص٢٩٩)، وإغاثة اللهفان لابن القيم، (٢/ ١٩٨) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) لاحظ أنه جعله بدعة بمجرده قبل أن يضم إليه المحرمات التي سيذكرها.

<sup>(</sup>٣) وعلى منواله: إن كانت الأناشيد الإسلامية التي نراها ونسمعها هذه الأيّام هي ممّا أباحه الله تعالى فها هو الغناء المحرّم إذاً؟!

<sup>(</sup>٤) قارن هذا بها يُفعل الآن على مسارح الإنشاد من إيقاد الأضواء بألوان مختلفة تتحرّك حركات متداخلة من جنس ما يفعله المغنون وأهل الرّقص.

الوجه الرابع: التنوّع في المطاعم والمشارب فيه، وهذا ليس شأن العبادات، وإنّما شرع نوع ذلك عند الفراغ من العبادة، وأمّا أن يكون هذا التنوّع في المطاعم والمشارب في السّماع من العبادة التي يتقرّب بها إلى الله فلا، وأما موجبه من الحركات المختلفة، والأصوات المنكرة، والحركات العظيمة، فهذا أجلّ من أن يوصف، ولا يمكن ردّ موجبه بعد قيام المقتضى التامّ، كما لا يمكن ردّ السكر عن النفس بعد شرب ما يسكر من الخمر ؛ بل إسكاره للنّفوس وصدّه عن ذكر الله وعن الصلاة أعظم ممّا في الخمر بكثير.

فإنّ الصلاة كما ذكر الله تعالى: ﴿ تَنَهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، وهذا أمر مجرّب محسوس، يجد الإنسان من نفسه أن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ويجد أهل السّماع أنّ نفوسهم تميل إلى الفحشاء والمنكر، ولهذا يتعاطى كل أحد من الفاحشة، حتى تعاطى كثير من المتصوفة صحبة الأحداث ومشاهدتهم (١).

وقد ثبت في الصحيح عن النّبي الله قال: «العينان يزينان وزناهما النظر»(٢)وغالب

<sup>(</sup>۱) هذا الكلام من الشيخ صادر عن معرفة بحال الصوفيّة في زمنه وإغراقهم في الفواحش باسم السّماع والإنشاد، ولا يعني رحمه الله أنّ كل الذين تساهلوا في السّماع كذلك كها ذكر هو فيها تقدّم أنّ السّماع دخل فيه بعض الصّالحين بتأويل خاطئ، لكن مع هذا فإنّ ما ذكره من مخالطة الأحداث ومشاهدتهم والسفر بهم والخلوة بهم أمر معروف عن أهل الإنشاد والمهرجانات الإنشادية في زماننا، وحال الصّوفية هي حال الغلاة من أهل السّماع البدعي فهو ظلمات بعضها فوق بعض.

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ أحمد (ح٨٣٢١)، والبيهقي في الشعب(ح٥٠٤٥)، وهو بلفظ مقارب في صحيح البخاري (ح٦٦١٢)، ومسلم (٢٦٥٧) وغيرهما عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

أهله يخالطون الأحداث، والنسوان الأجانب<sup>(۱)</sup>، ومن امتنع منهم عن ذلك لورع أو غيره فإنّه إنّها ينتهي عن ذلك بغير هذا السياع، وأمّا هذا السّماع فلا ينهاه عن ذلك قطعاً ؛ بل يدعوه إليه ؛ لا سيّما النّفوس الّتي بها رقّة ورياضة وزهد، فإنّ سياع الصّوت يؤثر فيها تأثيراً عظيماً، وكذلك مشاهدة الصور، ويكون ذلك قوتاً لها، وبهذا اعتاض الشيطان فيمن يفعل ذلك من المتصوفة، فإنه لم يبال بعد أن أوقعهم فيها يفسد قلوبهم وسمعهم وأبصارهم ألا يشتغل بجمع الأموال والسلطان، إذ قد تكون فتنة أحدهم بذلك أعظم من الفتنه بالسلطان والمال ، فإنّ جنس ذلك مباح، وقد يُستعان به على طاعة الله، وأمّا ما يشغل به هؤلاء أنفسهم فإنّه دينٌ فاسد منهيٌ عنه، مضرّته راجحة على منفعته.

<sup>(</sup>۱) هذا موجود ومشاهد هذه الأيّام على المسارح وفي المهرجانات، وقد رأيت بنفسي مهرجاناً إنشادياً تخضره النساء بجانب الرجال يستمعن اللّغو واللّهو ويصفّقن مع الرجال ويطربن لأصوات المنشدين ويعجبهن هذا أكثر من هذا وغير ذلك ممّا يندى له جبين الدين والمروءة.

<sup>(</sup>٢) أي جنس الغناء، مجرد التطريب بالصوت وتلحين القصائد وتنغيمها هو من عمل النساء، ويدل على ذلك كلامه بعد هذا عن الغناء في عهد النبيّ هؤ فإنه لم يكن في عهده غناء بآلات أو غناء فاحش، بل قال إن نفس الغناء الذي أبيح إنّها أبيح للنساء والجواري لا للرجال.

<sup>(</sup>٣) ويكفي هذه المسبّة من هذا الإمام لمن يغني في الأعراس والأعياد، إذ عدّه متشبهاً بالنساء، ومن رأى كثيراً من المنشدين في شكله وغنائه ونعومته وتكسره وتأوّهه لم يشكّ لحظة في ما قاله الشيخ رحمه الله.

المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء (١)، وهكذا فيمن يحضرون في السّماع من المردان الذين يسمّونهم الشّهود، فيهم من التخنّث بقدر ما تشبّهوا بالنساء، وعليهم من اللعنة بقدر ذلك.

وقد ثبت عن النبي الله أمر بنفي المختبين، وقال: "أخرجوهم من بيوتكم" أن فكيف نمر بقربهم ونعظمهم ونجعلهم طواغيت معظمون بالباطل الذي حرمه الله ورسوله، وأمر بعقوبة أهله، وإذلالهم، وهذا مضادة في أمره، فإن النبي القال: "مَن حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله في أمره» رواه أبو داود (٣)، فإذا كان هذا في الشفاعة بالكلام فكيف بالذي يعظم المتعدّين لحدود الله، ويعينهم على ذلك، ويجعل ذلك ديناً، لا سيا التعظيم لما هو من جنس الفواحش، فإن هذا من شأنه – إذا كان مباحاً – ستره أو إخفاؤه، وأهله لا يجوز أن يجعلوا من ولاة الأمور، ولا يكون لهم نصيب من السلطان، بما فيهم من نقص العقل والدّين، فكيف بمن هو من جنس هؤلاء ممن لعنه الله ورسوله، فإن من يعظم القينات المغنيات ويجعل لهنّ رياسةً وحكماً لأجل ما يستمع منهن من الغناء وغيره عليه من لعنة الله وغضبه أعظم من يؤمّر المرأة الحرة ويملّكها، وقد قال النّبي الله في «لا أفلح قوم ولوا أمرهم امرأة »(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٥٨٨٦) عن ابن عباس - رضِيَ الله عنهما -.

<sup>(</sup>٢) في الحديث السّابق.

<sup>(</sup>٣) في السنن (ح٣٥٩٧) عن ابن عمر - رضِيَ الله عنهم -، وانظر السلسلة الصحيحة، (ح٤٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (ح٥٤٤٥) عن أبي بكرة - رضي الله عنه -.

فالذي يعظم المختفين من الرّجال، ويجعل لهم من الرّياسة والأمر على الأمر المحرّم ما يجعل، هو أحقّ بلعنة الله وغضبه من أولئك، فإن غناء الإماء والاستمتاع بهنّ من جنس المباح، وما زال الإماء وغيرهن من النساء يغنين على عهد النّبيّ في وأصحابه في الأفراح، كالعرس، وقدوم الغائب ونحو ذلك، بخلاف من يستمعون الغناء من المردان والنساء الأجنبيات، ويجتمعون معهم على الفواحش، فإنّما يكون ذلك من أعظم المحرّمات، فكيف إذا جعل ذلك من العبادات، وقد كتبنا في غير هذا الموضع مما يتعلق بذلك ما لا يحتمله هذا الموضع.

الوجه السادس: أنّ رفع الأصوات في الذّكر المشروع لا يجوز ؟ إلا حيث جاءت به السنة، كالأذان والتلبية ونحو ذلك، فالسنة للذّاكرين والدّاعين ألاّ يرفعوا أصواتهم رفعاً شديداً، كما ثبت في الصحيح عن أبي موسى أنه قال: «كنا مع رسول الله هيء فكنّا إذا علونا على شرف كبرنا، فارتفعت أصواتنا، فقال: «يا أيّها النّاس أربِعوا على أنفسكم فإنّكم لا تدعون أصمّ ولا غائباً، إنّها تدعون سميعاً قريباً إنّ الّذي تدعون أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته»(۱).

وقد قال تعالى: ﴿ أَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الأعراف:٥٥].

وقال عن زكريا: ﴿إِذْ نَادَى رَبُّهُ رِنِدَآءً خَفِيًّا ﴾ [مريم: ٣].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح ٦٣٨٤)، ومسلم (ح ٢٧٠٤).

## وقال تعالى: ﴿ وَالذَّكُر رَّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُوِ وَٱلْآصَالِ وَلَاتَكُن مِّنَ ٱلْغَفِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].

وفي هذا من الآثار عن سلف الأمّة وأئمّتها ما ليس هذا موضعه، كما قال الحسن البصري: «رفع الصوت بالدعاء بدعة» (۱)، وكذلك نص عليه أحمد ابن حنبل وغيره، وقال قيس بن عباد - وهو من كبار التابعين من أصحاب عليّ عليه السلام - روى عنه الحسن البصري قال: «كانوا يستحبون خفض الصوت عند الذكر وعند الجنائز وعند القتال» (۲).

وهذه المواطن الثلاثة تطلب النفوس فيها الحركة الشّديدة، ورفع الصّوت عند الذّكر والدّعاء ؛ لما فيه من الحلاوة ومحبة ذكر الله ودعائه وعند الجنائز بالحزن والبكاء، وعند القتال بالغضب والحمية، ومضرّته أكبر من منفعته ؛ بل قد يكون ضرراً محضاً وإن كانت النفس تطلبه كها في حال المصائب.

<sup>(</sup>١) لم أجده مهذا اللفظ، وقد جاء عنه الكراهة لذلك، انظر مصنف ابن أبي شيبة، (٣/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>٢) مصنف ابن أبي شيبة، (ح٣٠٦٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح١٢٩٤) عن ابن مسعود - رضي الله عنه -.

وقال: "إنّ الله لا يؤاخذ على دمع العين، ولا على حزن القلب، ولكن يؤاخذ على هذا، وأشار إلى لسانه أو يرحم (١)، وقال: "إنّ النائحة إذا لم تتب فإنها تلبس يوم القيامة درعاً من جرب وسربالاً من قطران (٢).

وهذه الأحاديث وغيرها في الصّحاح، ولهذا عظم نهي العلماء عما ابتدع فيها، مثل الضّرب بالدّفوف ونحو ذلك، ورأوا تقطيع الدّفّ في الجنازة، كما نص عليه أحمد وغيره، بخلاف الدّفّ في العرس فإنّ ذلك مشروع.

وأمّا القتال فالسنّة أيضاً فيه خفض الصّوت، ولهذا قال حماس بن قيس بن خالد لامرأته يوم فتح مكة:

إنك لو شهدت يوم الخندمة إذ فر صفوان وفر عكرمة وأبو يزيد قائم كالموتمة واستقبلهم بالسيوف المسلمة يقطعن كل ساعد وجمجمة ضرباً فلا يسمع إلا غمغمة لهم نهيت خلفنا وهمهمة لم تنطقي في اللوم أدنى كلمة

وهذه الدّقادق والأبواق التي تشبه قرن اليهود وناقوس النصارى لم تكن تعرف على عهد الخلفاء الراشدين، ولا من بعدهم من أمراء المسلمين، وإنها حدث في ظني من جهة بعض ملوك المشرق من أهل فارس، فإنهم أحدثوا في أحوال الإمارة والقتال أموراً كثيرة، وانبثت في الأرض لكون ملكهم انتشر، حتى ربا في ذلك الصغير، وهرم فيها الكبير، لا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح١٣٠٤)، ومسلم (ح٩٢٤) عن ابن عمر - رضي الله عنه -ما.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (ح٩٣٤) عن أبي مالك الأشعري - رضي الله عنه -.

يعرفون غير ذلك ؛ بل ينكرون أن يتكلم أحد بخلافه، حتى ظنّ بعض الناس أنّ ذلك من إحداث عثمان بن عفان، وليس كذلك ؛ بل ولا فعله عامة الخلفاء والأمراء بعد عثمان رضى الله عنه -.

ولكن ظهر في الأمّة ما أخبر به النّبي على حيث قال: «لتأخذن مأخذ الأمم قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بذراع» قالوا: فارس والروم؟ قال: «ومن الناس إلاّ هؤلاء»(١)، كما قال في الحديث الآخر: «لتركبن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة، حتى لو دخلوا جحر ضبً لدخلتموه» قالوا يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فمن؟»(٢).

وكلا الحديثين في الصّحيح أخبر بأنّه يكون في الأمّة من يتشبه باليهود والنصارى، ويكون فيها من يتشبه بفارس والروم، ولهذا ظهر في شعائر الجند المقاتلين شعائر الأعاجم من الفرس وغيرهم، حتى في اللّباس وأعمال القتال، والأسماء التي تكون لأسباب الإمرة، مثل الألفاظ المضافة إلى دار، كقولهم ركاب دار، وطشت دار، وخان دار، فإن ذلك في لغة الفرس بمعنى صاحب وحافظ، فإذا قالوا جان دار فالجان هي الرّوح في لغتهم فالجان دار بمعنى حافظ الروح، وصاحب الروح، وكذلك الركاب دار أي صاحب الركاب، وحافظ الرّب وهو الذي يسرج الفرس ويلجمه ويكون في ركاب الراكب، وكذلك صاحب الطشت الذي يغسل الثياب والأبدان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٧٣١٩) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٧٣٢)، ومسلم (ح٢٦٦٩) عن أبي سعيد الخدري - رضي الله عنه -.

وكذلك برد دار، وهو صاحب العتبة وهو الموكل بدار الأمير، كالحداد والبواب الذي يمنع من الدخول والخروج ويأذن فيه.

وكذلك يقولون: جمدار، وسلاح دار، وجوكان دار، وبندق دار، ودوادار، وخزندار، وخزندار، واستادار لصاحب الثياب الذي يحفظ الثياب وما يتعلق بذلك، ولصاحب السلاح والجوكان والبندق والدواه وخزانة المال والاستدانة، وهي التصرف في إخراج المال وصرفه فيها يحتاج إليه من الطعام واللباس وغير ذلك.

ويتعدّى ذلك إلى ولاة الطّعام والشراب، فيقولون مرق دار أي صاحب المرقة وما يتعلق بها، وشراب دار لصاحب الشراب، ويقولون: مهما ندار أي صاحب المهم، كما يقولون مهمان خاناه أي بيت المهم والمهمة، وهو في لغتهم الضيف، أي بيت الإضافة، وصاحب الضيافة: مهمان دار، لمثل رسول يرد على الأمير، والعيون الذين هم الجواسيس، ونحو ذلك ممن يتّخذ له ضيافة ويوجد منه أخبار وكتب ويُعطى ذلك، ونحو ذلك.

فإن الألف والنون في لغتهم جمع، كما يقولون مسلمان وفقيهان وعالمان، أي: مسلمون وفقهاء وعلماء، ونحو ذلك قولهم فراش خاناه أي: بيت الفرس، والفراش يسمونه باللفظ العربي ويقولون زرد خاناه أي: بيت الزرد.

وهذا الخاص هو عام في العرف، يراد به بيت السلاح مطلقاً، وإن ذكر لفظ الزرد خاصة، كما كان الصحابة يعبرون عن السلاح بالحلقة، والحلقة هي الدروع المسرودة من السرد، الذي يقال له الزرد، فنقلت السين زاياً، وربّما قالوا: الحلقة والسلاح، أي: الدروع والسلاح.

ولهذا لما صالح النّبيّ على من صالحه من يهود صالحهم على أنّ له الحلقة(١).

وفي السيرة: كان في بني فلان وفلان من الأنصار الحلقة والحصون، أي: هم الذين لهم السلاح الذين يقاتلون بها، والحصون التي يأوون إليها، كما يكون لأمراء النّاس من أصناف الملوك المعاقل والحصون والقلاع ولهم السلاح، فإنّ هذه الأمور هي جُنن القتال، وبها يمتنع المقاتل والمطلوب، بخلاف من لا سلاح له ولا حصن، فإنه ممكّن من نفسه مقدور عليه في مثل الأمصار، وإن كان القتال على الخيل بالسّلاح هو أعلى وأفضل من القتال في الحصون بالسلاح، فالحصان خير من الحصون، ومن لم يكن قتاله إلا في الحصون والجدر فهو مذموم.

كما قال تعالى عن اليهود: ﴿لَا يُقَائِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَآءِ جُدُرِّ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحَسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَىٰ ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [الحشر: ١٤].

والمحدثات في أمر الإمارة والملك والقتال كثيرة جداً، ليس هذا موضعها، فإنّ الأمّة هي في الأصل أربعة أصناف، كما ذكر ذلك في قوله: ﴿فَاقَرْءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ فِي الأصل أربعة أصناف، كما ذكر ذلك في قوله: ﴿فَاقْرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ عَلَمَ أَن سَيكُونُ مِن مَضَّلِ ٱللَّهِ ﴿ وَءَاخَرُونَ يُقَنِّلُونَ فِي سَبِيلِٱللَّهِ ﴾ ومَاخَرُونَ يُقَنِّلُونَ فِي سَبِيلِٱللَّهِ ﴾ [المَّرْمل: ٢٠].

فالصّنف الواحد: القراء، وهم جنس العلماء والعباد، ويدخل فيهم من تفرّع من هذه الأصناف من المتكلمة والمتصوفة وغيرهم.

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية، (٤/ ٧٧) في غزوة بني النضير.

والصّنف الآخر: المكتسب بالضرب في الأرض، وأما المقيمون من أهل الصناعات والتجارات فيمكن أن يكونوا من القراء المقيمين أيضاً، بخلاف المسافر، فإنّ النّبيّ قال «إذا مرض العبد أوسافر كُتِب له من العمل مثل ما كان يعمل وهو صحيح مقيم» أخرجاه في الصحيحين عن أبي موسى(١).

والله سبحانه إنها ذكر هذه الأصناف في الآية ليبين من يسقط عنه قيام الليل من أهل الأعذار، فذكر المريض والمسافر اللذين ذكرا في الحديث، وذكر المسافرين في ضربين: الضاربين في الأرض يبتغون من فضل الله، والمقاتلين في سبيل الله، وهم التجار والأجناد.

والمقصود هنا أنّ الأجناس الأربعة من المقاتلة والتجار ومن يلحق بهم من الصناع والقراء وأهل الأعذار كالمرضى ونحوهم كل هؤلاء قد حصل فيهم من الأنواع المختلفة ما يطول وصفه.

وأمورهم ما بين حسن مأمور به، وبين قبيح منهيً عنه، ومباح، واشتهال أكثر أمورهم على هذه الثلاثة المأمور به والمنهي عنه والمباح، والواجب الأمر بها أمر الله به، والنهي عها نهى عنه، والإذن فيها أباحه الله ؛ لكن إذا كان الشّخص أو الطائفة لا تفعل مأموراً إلا بمحظور أعظم منه، أو لا تترك مأموراً إلا لمحظور أعظم منه، لم يأمر أمراً يستلزم وقوع محظور راجح، ولم ينه نهياً يستلزم وقوع مأمور راجح، فإن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هو الذي بعثت به الرّسل، والمقصود تحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، بحسب الإمكان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٢٩٩٦) عن أبي موسى الأشعري – رضِيَ الله عنه – ولم أجده في مسلم، وقد ذكره المزى في التحفة ورمز لله (خ د)، فكأنه وهم من الشيخ – رحِمَه الله –.

فإذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مستلزماً من الفساد أكثر مما فيه من الصلاح لم يكن مشروعاً، وقد كره أئمة السنة القتال في الفتنة التي يسميها كثير من أهل الأهواء الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فإنّ ذلك إذا كان يوجب فتنة هي أعظم فساداً مما في ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لم يدفع أدنى الفسادين بأعلاهما ؛ بل يدفع أعلاهما باحتمال بالمعروف والنهي عن المنكر لم يدفع أدنى الفسادين بأعلاهما ؛ بل يدفع أعلاهما باحتمال أدناهما، كما قال النّبي في: «ألا أنبئكم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟» قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «إصلاح ذات البين، فإنّ فساد ذات البين هي الحالقة، لا أقول تحلق الشّعر، ولكن تحلق الدّين» (١).

لكن المقصود هنا أنّ هذه الأصوات المحدثة في أمر الجهاد وإن ظنّ أن فيها مصلحة راجحة فإنّ التزام المعروف هو الذي فيه المصلحة الراجحة (٢)، كما في أصوات الذّكر، إذ السّابقون الأوّلون والتابعون لهم بإحسان أفضل من المتأخرين في كلّ شيء من الصلاة وجنسها، من الذكر والدعاء وقراءة القرآن واستهاعه، وغير ذلك ومن الجهاد والإمارة، وما

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، (ح۲۲۹۲۲)، وأبوداود (ح۲۲۹۱)، والترمذي (ح۲۰۹۰) وقال: «هذا حديث صحيح»، وقوله: « لا أقول تحلق الشّعر، ولكن تحلق الدِّين» لم أجده في حديث أبي الدرداء، بل جاء في حديث الزبير عنه الله قال: «دب إليكم داء الأمم قبلكم الحسد والبغضاء، هي الحالقة، لا أقول تحلق الشّعر ولكن تحلق الدين»، أخرجه الترمذي (ح۲۰۱۰) وغيره، ونحوه عن أبي هريرة، وقد أشار الترمذي إلى ذلك في قوله عقب إخراجه الحديث: « ويرْوى عنْ النّبيّ الله أنّه قال هي: «الحالقة لا أقول تحلق الشّعر ولكنْ تحلق الدّين».

<sup>(</sup>٢) هذا تنبيه مهم، فكثير ممن يتكلّم في المصالح والمقاصد لا يحسن تمييز ما هو مصلحة في الدين ممّا ليس كذلك، فكم من بدعة قال بها قائل ظناً منه بأنّها مصلحة راجحة، والعكس كذلك، فلهذا لا يجوز أن يدخل في باب المصالح والمقاصد إلاّ العلماء الرّاسخون.

يتعلق بذلك من أصناف السياسات والعقوبات، والمعاملات في إصلاح الأموال وصرفها، فإنّ طريق السلف أكمل في كل شيء، ولكن يفعل المسلم من ذلك ما يقدر عليه.

كما قال الله تعالى: ﴿فَأَنَقُوا الله مَا اَسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦]، وقال النّبي الله: «إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»(١)، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قال أبو القاسم القشيري: وإنّ حسن الصوت مما أنعم الله تعالى به على صاحبه من الناس، قال الله تعالى: ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْخَاقِي مَا يَشَآءُ ﴾ [فاطر: ١]، قيل في التفسير: من ذلك الصّوت الناس، وذمّ الله وسبحانه الصوت الفظيع، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ الحسن، وذمّ الله وسبحانه الصوت الفظيع، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ [لقيان: ١٩].

قلتُ: كون الشيء نعمة لا يقتضى استباحة استعماله فيها شاء الإنسان من المعاصي، ولا يقتضي إلا حسن استعماله ؛ بل النّعم المستعملة في طاعة الله يحمد صاحبها عليها، ويكون ذلك شكراً لله يوجب المزيد من فضله، فهذا يقتضي حسن استعمال الصوت الحسن في قراءة القرآن، كما كان أبو موسى الأشعري يفعل، وكما كان النّبي الله يستمع لقراءته، وقال: «مررت بك البارحة وأنت تقرأ، فجعلت استمع لقراءتك» فقال: لو علمت أنّك تستمع لجبرته لك تحبيراً» وقال: «لقد أوتى هذا مزماراً من مزامير آل داود» (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٧٢٨٨)، ومسلم (ح١٣٧٧)عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٢) تقدّم، (ص٧١).

<sup>(</sup>٣) تقدّم، (ص٧٧).

فأمّا استعمال النّعم في المباح المحض فلا يكون طاعة، فكيف في المكروه أو المحرم، ولو كان ذلك جائزاً (١) لم يكن قربة ولا طاعة إلاّ بإذن الله، ومن جعله طاعةً لله بدون ذلك فقد شرع من الدّين مالم يأذن به الله.

ومعلوم أنّ القوة نعمة، والجمال نعمة، وغير ذلك من نعم الله التي لا يحصيها إلا هو، فهل يجعل أحدٌ مجرّد كون الشيء نعمة دليلاً على استحباب إعماله فيما شاء الإنسان، أم يؤمر المنعم عليه بألاّ يستعملها في معصية، ويندب إلى ألاّ يستعملها إلاّ في طاعة الله تعالى.

فالاستدلال بهذا بمنزلة من استدل بإنعام الله بالسلطان والمال على ما جرت عادة النفوس باستعمال ذلك فيه من الظلم والفواحش ونحو ذلك، فاستعمال الصّوت الحسن في الأغاني وآلات الملاهي مثل استعمال الصور الحسنة في الفواحش، واستعمال السلطان بالكبرياء والظلم والعدوان، واستعمال المال في نحو ذلك(٢).

ثم يقال له: هذه النعمة يستعملها الكفّار والفسّاق في أنواع من الكفر والفسوق أكثر مما يستعملها المؤمنون في الإيهان، فإنّ استمتاع الكفار والفسّاق بالأصوات المطربة أكثر من استمتاع المسلمين، فأيّ حمد لها بذلك إن لم تستعمل في طاعة الله ورسوله.

<sup>(</sup>۱) هذا يؤكد أنّ الشّيخ يتكلّم عن الغناء أو الإنشاد في ثلاث مراتب، أخفّها - من حيث هو - من جنس الغناء المحرم وليس هو من جنس حداء الأعراب وصبابتهم، وبعد ذلك مرتبة من اتخذه قربة وعبادة أو استغنى به عن القرآن، وبعد ذلك تأتي مرتبة من أضاف على ذلك مقارفة الفواحش وسهاعه من الأحداث والنسوان وغير ذلك مما تقدم ذكره في كلام الشيخ رحمه الله.

<sup>(</sup>٢) تأمّل هذا القياس منه رحمه الله ليتبيّن لك مراده.

وأمّا قوله: إن الله ذمّ الصّوت الفظيع فهذا غلط منه، فإن الله لا يذمّ ما خلقه ولم يكن فعلاً للعبد، إنها يذمّ العبد بأفعاله الاختيارية دون ما لا اختيار له فيه، وإن كان صوته قبيحاً فإنّه لا يذمّ على ذلك وإنها يذمّ بأفعاله.

وقد قال الله في المنافقين: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعَجِبُكَ أَجُسَامُهُمُّ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعُ لِقَوْلِمَ ﴾ [المنافقون: ٤].

وقال: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ وَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلذُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ - وَهُوَ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ - وَهُوَ الدُّنُا الْخِصَامِ ﴾ [البقرة: ٢٠٤].

وإنها ذمّ الله ما يكون باختيار العبد من رفع الصوت الرّفع المنكر، كما يوجد ذلك في أهل الغلظ والجفاء، كما قال النّبيّ الخفاء والغلظ وقسوة القلوب في الفدّادين من أهل الوبر»(١)، وهم الصيّاحون صياحاً منكراً.

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَالْقَصِدُ فِي مَشْمِكَ وَالْعَضُمْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَصُوَتِ لَصَوْتَ لَكُوتُ اللهُ تعالى: ﴿ وَالْقَصِدُ فِي مَشْمِكَ وَالْعَضُمُ مِن صَوتَه، كَمَا أَمْرِ المؤمنين أَنَّ يغضّوا من أبصارهم، الخَمِيرِ ﴾ [لقيان: ١٩]، فأمره أن يغضّ من صوته، كما أمره أن يقصد في مشيه، وذلك كلّه فيها يكون باختياره، لا مدخل للذّة الصوت وعدم لذّته في ذلك.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَكَّ ثَرُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [الحُجُرات:٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٣٠٢)، ومسلم (ح٥١) عن أبي مسعود الأنصاري - رضي الله عنه -.

وقال: ﴿لَا تَرْفَعُواْ أَصَوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا بَعَهُ هُرُواْ لَهُ, بِالْقَوْلِ ﴾ [الحُجُرات: ٢]. وقال: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُوْلَئِيْكَ اللَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوَىٰ ﴾ [الحُجُرات: ٣].

وفي صحيح البخاري عن عبدالله بن عمرو في صفة النّبيّ في التوراة قال: «ليس بفظً، ولا غليظ، ولا صخّاب بالأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويغفر»(١)، وفي الصحيح أيضا أنّه أُمِر أن يبشّر خديجة ببيت في الجنة من قصب، لا صخَب فيه ولا نصَب(٢).

وعنه عند نعمة: صوت له قال: «إنّما نهيت عن صوتين أحمقين فاجرين، صوت عند نعمة: صوت لهو ولعب ومزامير الشيطان، وصوت عند مصيبة: لطم خدود وشق جيوب ودعاء بدعوى الجاهلية »(٣).

ثم قال أبو القاسم: واستلذاذ القلوب واشتياقها إلى الأصوات الطيّبة واسترواحها إليها مما لا يمكن جحوده، فإنّ الطّفل يسكن إلى الصّوت الطيب، والجمل يقاسي تعب السّير ومشقة الحمولة فيهون عليه بالحداء، قال الله تعالى: ﴿أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴾ [الغاشية: ١٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٢١٢٥) عن عبدالله بن عمرو - رضي الله عنهما -.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح١٧٩١)، ومسلم (ح٢٤٣٣) عن عبدالله ابن أبي أوفى - رضِيَ الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) تقدّم، (ص١١٨).

وحكى إسهاعيل بن علية قال: كنت أمشي مع الشّافعي رحمه الله وقت الهاجرة، فجُزنا بموضع يقول فيه أحد شيئاً، فقال: مِل بنا إليه، ثم قال: أيطربك هذا؟ فقلتُ: لا، فقال: ما لكَ حِسُّل».

قلتُ: قد كان مستغنياً عن أن يستشهد على الأمور الحسيّة بحكاية مكذوبة على الشّافعي، فإن إسهاعيل بن علية شيخ الشّافعي لم يكن ممّن يمشي معه، ولم يرو هذا عن الشّافعي ؛ بل الشّافعي روى عنه، وهو من أجلاّء شيوخ الشّافعي، وابنه إبراهيم ابن إسهاعيل(١)كان متكلماً تلميذاً لعبدالرحمن بن كيسان الأصم(٢)، أحد شيوخ المعتزلة، وكان قد ذهب إلى مصر، وكان بينه وبين الشافعي مناوأة، حتّى كان الشافعي يقول فيه: «أنا نخالف لابن علية في كل شيء، حتّى في قول لا إله إلا الله ؛ لأني أقول: لا إله إلا الله الذي كلم موسى من وراء الحجاب، وهو يقول لا إله إلا الله الذي خلق في الهواء كلاماً يسمعه موسى "(٣)، وهذا يذكر له أوّل رسالة في أصول الفقه، ويظن بعض الناس أنّ ابنه يشتبه بأبيه ؛ فإنّه شيخ الشافعي وأحمد وطبقتها.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن إسهاعيل بن إبراهيم بن مقسم أبو إسحاق البصري الأسدي المعروف بابن علية كان أحد المتكلمين وممن يقول بخلق القرآن وجرت له مع أبي عبدالله محمد بن إدريس الشافعي مناظرات ببغداد وبمصر، توفي سنة (۲۱۸هـ)، تاريخ بغداد (۲/۲۵)

 <sup>(</sup>۲) شيخ المعتزلة أبو بكر الأصم، من أقواله أنه ينكر الأعراض كلّها، السير، (۹/ ٤٠٢) والفرق بين الفرق(ص٩).

<sup>(</sup>٣) لسان الميزان لابن حجر، (١/ ١٣٠).

فهذه الحكاية يعلم أنّها مُفتراة من له أدنى معرفة بالناس، ولو صحّت عمن صحت عنه لم يكن فيها إلا ما هو مدرك بالإحساس من أنّ الصوت الطيّب لذيذ مطرب، وهذا يشترك فيه جميع الناس، ليس هذا من أمور الدّين حتى يستدلّ فيه بالشّافعي ؟ بل ذكر الشّافعي في مثل هذا غضٌ من منصبه، مثل ما ذكر ابن طاهر عن مالك رحمه الله حكايةً مكذوبة، وأهل المواخر أعلم بهذه المسألة من أئمّة الدّين، ولو حكى مثل هذا عن إسحاق بن إبراهيم النّديم (۱)، وأبي الفرج الأصبهاني صاحب الأغاني لكان أنسب من أن يحكيها عن الشّافعي.

ثم يقال: كون الصّوت الحسن فيه لذّة أمرٌ حسّيّ لكن أيّ شيء في هذا مما يدل على الأحكام الشرعية، من كونه مباحاً أو مكروهاً أو محرماً، ومن كون الغناء قربة أو طاعة.

بل مثل هذا أن يقول القائل: استلذاذ النّفوس بالوطء مما لا يمكن جحوده، واستلذاذها بالمنظر إلى الصور بالمباشرة للجميل من النساء والصبيان مما لا يمكن جحوده، واستلذاذها بالنّظر إلى الصور الجميلة مما لا يمكن جحوده، واستلذاذها بأنواع المطاعم والمشارب مما لا يمكن جحوده، فأي دليل في هذا – لمن هداه الله – على ما يجبه ويرضاه أو يبيحه ويجيزه؟!

ومن المعلوم أنّ هذه الأجناس فيها الحلال والحرام والمعروف والمنكر ؛ بل كان المناسب لطريقة الزّهد في الشّهوات واللذّات ومخالفة الهوى أن يستدل بكون الشيء لذيذاً مشتهيً

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي: أبو محمد إسحاق بن ابراهيم بن ميمون التميمي الموصلي الاخباري صاحب الموسيقي والشّعر الرائق والتصانيف الادبية مع الفقه واللغة وأيام الناس والبصر بالحديث وعلو المرتبة، كان يكره أن ينسب إلى الغناء ويقول: «لأن أُضرب على رأسي بالمقارع أحبّ إليّ من أن يقال عنّي: مغني »، توفي سنة (٢٣٥هـ)، السير (١١٨/١١).

على كونه مبايناً لطريق الزّهد والتصوّف، كما قد يفعل كثير من المشايخ يزهدون بذلك في جنس الشّهوات واللذّات(١).

وهذا وإن لم يكن في نفسه دليلاً صحيحاً فهو أقرب إلى طريقة الزّهد والتصوّف من الاستدلال بكون الشيء لذيذاً على كونه طريقاً إلى الله.

وكلُّ من الاستدلالين باطل، فلا يستدل على كونه محموداً أو مذموماً أو حلالاً أو حراماً إلا بالأدلة الشرعيّة ؛ لا بكونه لذيذاً في الطبع أو غير لذيذ.

ولهذا يُنكر على من يتقرّب إلى الله بترك جنس اللذّات، كما قال الله للذين قال أحدهم: أمّا أنا فأصوم لا أفطر، وقال الآخر: أمّا أنا فأقوم لا أنام، وقال الآخر: أمّا أنا فلاأتزوج النساء، وقال الآخر: أمّا أنا فلا آكل اللّحم، فقال النّبيّ الله الكني أصوم وأفطر وأقوم وأنام وأتزوج النساء وآكل اللحم، فمن رغب عن سنتي فليس مني»(٢).

<sup>(</sup>۱) هذا عكس قويّ من شيخ الإسلام – رحِمَه الله -، وهو دليل قاطع على دور الهوى في مسألة السّماع والإنشاد، فالصّوفية الّذين تخلّوا عن متع الدنيا بدعوى الزّهد والانقطاع عنها، هاهم يغرقون في باب السّماع والإنشاد مع أنّه من متع الدّنيا ومن اللذائذ، فلِمَ لم يمتنعوا منه هو كما امتنعوا من النكاح والمطاعم والمشارب؟!

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (ح۰۱۳ ٥) ومسلم (ح ۱٤٠١) عن أنس - رضي الله عنه -، وهذا النص وغيره هو من نصوص الوعيد الّتي منهج السلف فيها هو إمرارها دون الخوض في تفاصيلها، قال شيخ الإسلام - رحمه الله -: «فإنّ عامّة علماء السّلف يقرّون هذه الأحاديث، ويمرّونها كما جاءت، ويكرهون أن تتأوّل تأويلاتٍ تخرجها عن مقصود رسول الله (، وقد نقل كراهة تأويل أحاديث الوعيد: عن سفيان، وأحمد بن حنبل - رضي الله عنهم - وجماعةٍ كثيرة من العلماء، ونصّ أحمد على أنّ مثل هذا =

وقد أنزل الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحَرِّمُواْ طَيِّبَنتِ مَاۤ أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعَـٰ تَدُوَاً إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة: ٨٧].

ثم إنّ أبا القاسم وطائفة معه تارةً يمدحون التقرّب إلى الله بترك جنس الشهوات، وتارة يجعلون ذلك دليلاً على حسنه وكونه من القربات، وهذا بحسب وَجدِ أحدهم وهواه، لا بحسب ما أنزل الله وأوحاه، وما هو الحقّ والعدل وما هو الصلاح والنافع في نفس الأمر.

والتّحقيق أن العمل لا يُمدح ولا يُذمّ لمجرّد كونه لذّة ؟ بل إنّها يمدح ما كان لله أطوع، وللعبد أنفع، سواء كان فيه لذّة أو مشقّة، فربّ لذيذٍ هو طاعة ومنفعة، ورب مُشِقً هو طاعة ومنفعة، ورب لذيذ أو مشق صار منهياً عنه.

ثم لو استدلّ بهذا على تحسين القرآن به لكان مناسباً، فإنّ الاستعانة بجنس اللذّات على جنس الطاعات مما جاءت به الشريعة، كما يُستعان بالأكل والشرب على العبادات.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْـبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٢].

<sup>=</sup> الحديث لا يتأول تأويلاً يخرجه عن ظاهره المقصود به» [الفتاوى (٧/ ٢٧٣)]، ويدلّ عليه ما رواه قوّام السّنة في الحجّة عن الأوزاعيّ أنّه قيل له: هل ندع الصّلاة على أحدٍ من أهل القبلة، وإن عمل بها عمل؟ قال: لا، إنّها كانوا يحدّثون بالأحاديث عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - كها جاءت تعظيهاً لحرمات الله، ولا يعدّون الذّنوب كفراً ولا شركاً» [الحجّة (٢/ ٢٨١)]، بل كانوا يكرهون المسألة عن تفسير تلك النّصوص، فقد قال الأوزاعي: «سألت الزّهريّ عن حديث «لا يزني الزّاني وهو مؤمنٌ» فقلت: إنّهم يقولون: فإن لم يكن مؤمناً فها هو؟ قال: فأنكر ذلك وكره مسألتي عنه» [الإبانة (٢/ ٢١١)].

## وقال: ﴿ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ [المؤمنون: ٥٠].

وفي الحديث المتفق عليه قوله عليه السلام لسعد: «إنّك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أزددت بها درجةً ورفعةً، حتّى اللقمة ترفعها إلى في امرأتك»(١).

وقال: «في بضع أحدكم أهله صدقة»(٢).

وكذلك حمده في النعم، كما في الحديث الصحيح: «إنّ الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها» (٣).

فلو قال: إنّ الله خلق فينا الشّهوات واللذّات لنستعين بها على كهال مصالحنا، فخلق فينا شهوة الأكل واللذّة به، فإن ذلك في نفسه نعمة، وبه يحصل بقاء جسومنا في الدنيا، وكذلك شهوة النكاح واللذّة به هو في نفسه، وبه يحصل بقاء النسل، فإذا استعين بهذه القوى على ما أمرنا كان ذلك سعادةً لنا في الدنيا والآخرة، وكنّا من الّذين أنعم الله عليهم نعمة مطلقة، وإن استعملنا الشّهوات فيها حظره علينا، بأكل الخبائث في نفسها، أو كسبها، كالمظالم، أو بالإسراف فيها، أو تعدّينا أزواجنا أو ما ملكت أيهاننا ؛ كنا ظالمين معتدين، غير شاكرين لنعمته، لكان هذا كلاماً حسناً.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري (ح٢٧٤٢)، ومسلم (ح ١٦٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (ح١٠٠٦) عن أبي ذر - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (ح٢٧٣٤) عن أنس - رضِيَ الله عنه -.

والله قد خلق الصّوت الحسن، وجعل النفوس تحبه وتلتذّ به، فإذا استعنّا بذلك في استهاع ما أمرنا باستهاعه - وهو كتابه - وفي تحسين الصّوت به كها أمرنا بذلك حيث قال: «زيّنوا القرآن بأصواتكم» (۱)، وكها كان يفعل أصحابه بحضرته مثل أبي موسى وغيره كنا قد استعملنا النّعمة في الطاّعة، وكان هذا حسناً مأموراً به، كها كان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى: «يا أبا موسى ذكِّرنا ربّنا» (۲) فيقرأ، وهم يستمعون، وكان أصحاب محمد الله إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ والباقي يستمعون

فهذا كان استهاعُهم، وفي مثل هذا السّماع كانوا يستعملون الصّوت الحسن، ويجعلون التذاذهم بالصّوت الحسن عوناً لهم على طاعة الله وعبادته، باستهاع كتابه، فيُثابون على هذا الالتذاذه، إذ اللذّة المأمور بها المسلم يُثاب عليها، كما يُثاب على أكله وشربه ونكاحه، وكما يُثاب على لذّات قلبه بالعلم والإيهان، فإنها أعظم اللذّات، وحلاوة ذلك أعظم الحلاوات.

ونفس التذاذه وإن كان متولداً عن سعته، وهو في نفسه ثواب، فالمسلم يُثاب على عمله وعمل ما يتولّد عن عمله، ويُثاب عما يلتذّ به من ذلك مما هو أعظم لذّة منه، فيكون متقلّباً في نعمة ربه وفضله.

فأمّا أن يُستدلّ بمجرّد استلذاذ الإنسان للصّوت أو ميل الطفل إليه أو استراحة البهائم به على جواز أو استحباب في الدّين فهو من أعظم الضّلال، وهو كثيرٌ فيمن يعبدالله بغير العلم المشروع.

<sup>(</sup>١) تقدّم (ص٧١).

<sup>(</sup>٢) تقدّم (ص٧١).

ومن المعلوم أنّ الأطفال والبهائم تستروح بالأكل والشرب، فهل يستدلّ بذلك على أنّ كل أكل وشرب فهو حسن مأمور به؟!

وأصل الغلط في هذه الحجج الضّعيفة أنهم يجعلون الخاص عاماً في الأدلّة المنصوصة، وفي عموم الألفاظ المستنبطة، فيجنحون إلى أنّ الألفاظ في الكتاب والسنة أباحت أو حمدت نوعاً من السّماع، يدرجون فيها سماع المكاء والتصدية، أو يجنحون إلى المعاني الّتي دلت على الإباحة أو الاستحباب في نوع من الأصوات والسماع، يجعلون ذلك متناولاً لسماع المكاء والتصدية.

 فالشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النّمل، وهذا مقام ينبغي للمؤمنين التدبر فيه، فإنه ما بدّل دين الله في الأمم المتقدمة وفي هذه الأمة إلاّ بمثل هذا القياس، ولهذا قيل: ما عُبدت الشمس والقمر إلاّ بالمقاييس (١).

وأصل الشرك أن تعدِل بالله تعالى مخلوقاته في بعض ما يستحقّه وحده، فإنه لم يعدل أحد بالله شيئاً من المخلوقات في جميع الأمور، فمن عبد غيره أو توكّل عليه فهو مشرك به، كمن عمد إلى كلام الله الذي أنزله وأمر باستهاعه فعدَل به سهاع بعض الأشعار.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم – رحِمَه الله –: "ومن سوّى بين الشيئين لاشتراكها في أمر من الأمور يلزمه أن يسوي بين كل موجودين لاشتراكها في مسمى الوجود، وهذا من أعظم الغلط، والقياس الفاسد الذي ذمه السلف، وقالوا: أول من قاس إبليس، وما عبدت الشمس والقمر إلا بالمقاييس.. وكل بدعة ومقالة فاسدة في أديان الرسل فأصلها من القياس الفاسد، في أنكرت الجهمية صفات الرب وأفعاله وعلوه على خلقه واستواءه على عرشه وكلامه وتكليمه لعباده ورؤيته في الدار الآخرة إلا من القياس الفاسد، وما أنكرت القدرية عموم قدرته ومشيئته وجعلت في ملكه ما لا يشاء وأنه يشاء ما لا يكون إلا بالقياس الفاسد، وما ضلت الرافضة وعادوا خيار الخلق وكفروا أصحاب محمد وسبوهم إلا بالقياس الفاسد، وما أنكرت الزنادقة والدهرية معاد الأجسام وانشقاق السهاوات وطي الدنيا وقالت بقدم العالم إلا بالقياس الفاسد، وما فسد من أمر العالم وخرب ما خرب منه إلا بالقياس الفاسد، وأول ذنب عصي الله به القياس الفاسد، وهو الذي جر على آدم وذريته من صاحب هذا القياس ما جر، فأصل شر الدنيا والآخرة جميعه من هذا القياس الفاسد، وهذه الحكمة لا يدريها إلا من له اطلاع على الواجب والواقع وله فقه في الشرع والقدر»، [باختصار من أعلام الموقعين (١/ ٢٧٢ ـ ٤٠٠٥)].

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (ح٢٦٢٩)، وقد ضعفه الشيخ الألباني رحمه الله، سلسلة الأحاديث الضعيفة، (ح) ١٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (١/٥٥٥)، والطبراني في الكبير (ح١٦١٤)، وضعفه الشيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة، (-١٩٥٧).

<sup>(</sup>٣) الشريعة للآجري، (١٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير (ح٧٨٣٧)، والطبري في تهذيب الآثار، (ح٥٥)، عن أبي أُمامة، قال العراقي في تخريج الإحياء: « أخرجه الطبراني في الكبير وإسناده ضعيف جدا ورواه بنحوه من حديث ابن عباس بإسناد ضعيف أيضاً»، انظر السلسلة الضعيفة للألباني رحمه الله، (ح٢٠٥٥).

والاستدلال بكون الصّوت الحسن نعمة واستلذاذ النفوس به على جواز استعاله في الغناء (۱)، أو استحباب ذلك في بعض الصّور، مثل الاستدلال بكون الجهال نعمة ومحبّة النّفوس الصّور الجميلة على جواز استعال الجهال الذي للصبيان في إمتاع الناس به، مشاهدة ومباشرة وغير ذلك، أو استحباب ذلك في بعض الصور، وهذا أيضاً قد وقع فيه طوائف من المتفلسفة والمتصوّفة والعامّة، كها وقع في الصّوت أكثر من هؤلاء ؛ لكن الواقعون في الصّور فيهم من له من العقل والدّين ما ليس لهؤلاء، إذ ليس في هؤلاء رجل مشهور بين الناس شهرة عامة، بخلاف أهل السّماع، ولكن هم طرّقوا لهم الطريق، وذرّعوا الذّريعة، حتى آل الأمر بكثير من الناس أن قالوا وفعلوا في الصّوت نظير ما قاله هؤلاء وفعلوه في الصّور، عبتجون على جواز النظر إليه والمشاهدة بمثل قوله ﷺ: "إنّ الله جميل يحب الجهال»(۱)، وينسون قوله: "إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(۱).

ويحتجّون بها في ذلك من راحة النفوس ولذّاتها، كها يحتج هؤلاء ويكرمون ذا الصّورة على ما يبذله من صورته وإشهادهم إيّاها كها يكرم هؤلاء ذا الصّوت على ما يبذله من صوته وإسهاعهم إياه ؟ بل كثيراً ما يجمع في الشّخص الواحد بين الصّورة والصّوت، كها يفعل في المغنيات من القينات.

<sup>(</sup>١) الَّذي هو الأناشيد عند الصوفيَّة، ولاحظ أنَّ أناشيد الصَّوفيَّة من شرطها خلوَّها من الحرام.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (ح٩١) عن ابن مسعود - رضى الله عنه -.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (ح٢٥٦٤) عن أبي هريرة - رضى الله عنه -.

وقد زين الشيطان لكثير من المتنسّكة والعباد أنّ محبة الصّور الجميلة إذا لم يكن بفاحشة فإنّها محبة لله، كما زيّن لهؤ لاء أن استهاع هذا الغناء لله، ففيهم من يقول هذا اتفاقاً، وفيهم من يظهر أنّه يحبه لغير فاحشة، ويبطن محبة الفاحشة وهو الغالب.

لكن ما أظهروه من الرأي الفاسد وهو أن يحبّ لله ما لم يأمر الله بمحبته هو الذي سلّط المنافق منهم على أن يجعل ذلك ذريعة إلى الكبائر، ولعلّ هذه البدعة منهم أعظم من الكبيرة مع الإقرار بأن ذلك ذنب عظيم، والخوف من الله من العقوبة، فإن هذا غايته أنه مؤمن فاسق، قد جمع سيئة وحسنه، وأولئك مبتدعة ضلاّل حين جعلوا ما نهى الله عنه مما أمر الله به، وزين لهم سوء أعمالهم فرأوه حسناً، وبمثلهم يضلّ أولئك حتى لا ينكروا المنكر، إذا اعتقدوا أن هذا يكون عبادة الله.

ومن جعل ما لم يأمر الله بمحبّته محبوباً لله فقد شرع ديناً لم يأذن الله به، وهو مبدأ الشّرك، كما قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ اللّهِ وَالّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا لِلّهِ ﴿ البقرة: ١٦٥ ].

فإنّ محبة النفوس الصّورة والصوت قد تكون عظيمة جداً، فإذا جعل ذلك ديناً وسُمِّي لله صار كالأنداد والطواغيت المحبوبة تديناً وعبادة.

كما قال تعالى: ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُ فَرِهِمٌ ﴾ [البقرة: ٩٣]، وقال تعالى عنهم: ﴿أَنِ ٱمۡشُواْ وَٱصۡبِرُواْ عَلَىٓ ءَالِهَتِكُمْ ﴾ [ص: ٦].

بخلاف من أحبّ المحرمات مؤمناً بأنّها من المحرمات، فإن من أحبّ الخمر والغناء والبغي والمخنث مؤمناً بأنّ الله يكره ذلك ويبغضه، فإنه لا يحبّه محبة محضة ؛ بل عقله وإيهانه يبغض هذا الفعل ويكرهه، ولكن قد غلبه هواه، فهذا قد يرحمه الله إمّا بتوبة إذا قوي ما في إيهانه من بغض ذلك وكراهته حتى دفع الهوى، وإمّا بحسنات ماحية، وإمّا بمصائب مكفرة، وإمّا بغير ذلك، أمّا إذا اعتقد أنّ هذه المحبة لله فإيهانه بالله يقوّي هذه المحبة ويؤيّدها، وليس عنده إيهان يَزعُه عنها ؛ بل يجتمع فيها داعي الشّرع والطبع، الإيهان والهدى، وذلك أعظم من شرب النصراني للخمر، فهذا لا يتوب من هذا الذّنب ولا يتخلّص من وباله إلاّ أن يهديه الله.

فتبيّن له أن هذه المحبة ليست محبة لله، ولا أمر الله بها ؟ بل كرهها ونهى عنها، وإلا فلو ترك أحدهم هذه المحبة لم يكن ذلك توبة، فإنّه يعتقد أن جنسها دين، بحيث يرضى بذلك من غيره ويأمره به ويقرّه عليه، وتركه لها كترك المؤمن بعض التطوّعات والعبادات.

وليس في دين الله محبة أحد لحُسنِه قط، فإن مجرّد الحسن لا يثيب الله عليه ولا يعاقب، ولو كان كذلك كان يوسف عليه السلام لمجرّد حسنه أفضل من غيره من الانبياء لحِسنه، وإذا استوى شخصان في الأعمال الصالحة وكان أحدهما أحسن صورة وأحسن صوتاً كانا عند الله سواء، فإنّ أكرم الخلق عند الله أتقاهم، يعم (١) صاحب الصوت الحسن والصورة الحسنة، إذا استعمل ذلك في طاعة الله دون معصيته، كان أفضل من هذا الوجه، كصاحب المال والسلطان إذا استعمل ذلك في طاعة الله دون معصيته، فإنّه بذلك الوجه أفضل من لم

<sup>(</sup>١) كذا في المطبوع، والعبارة فيها اضطراب، ولعل الصواب أنّها (نعم) فتكون ( نعم، صاحب الصوت الحسن...).

يشركه في تلك الطاعة ولم يمتحن بها امتحن به، حتى خاف مقام ربّه ونهى النّفس عن الهوى، ثمّ ذلك الغير إن كان له عمل صالح آخر يساويه به وإلاّ كان الأول أفضل مطلقاً، وهذا عام لجميع الأمور التي أنعم الله تعالى بها على بني آدم وابتلاهم بها، فمن كان فيها شاكراً صابراً كان من أولياء الله المتقين، وكان ممن امتحن بمحبة حتى صبر وشكر، وإن لم يكن المبتلى صابراً شكوراً بل ترك ما أمر الله به وفعل ما نهى الله عنه كان عاصياً أو فاسقاً أو كافراً، وكان من سلم من هذه المحنة خيراً منه إلاّ أن يكون له ذنوب أخرى يكافيه بها.

وإن جمع بين طاعة ومعصية فإن ترجّحت طاعته كان أرجح ممن لم يكن له مثل ذلك، وإن ترجّحت معصيته كان السّالم من ذلك خيراً منه، فإن كان له مال يتمكن به في الفواحش والظلم فخالف هواه وأنفقه فيها يبتغي به وجه الله أحبّ الله ذلك منه وأكرمه وأثابه.

ومن كان له صوت حسن فترك استعماله في التّخنيث والغناء واستعمله في تزيين كتاب الله والتغنّي به كان بهذا العمل الصّالح وبترك العمل السيّء أفضل ممن ليس كذلك، فإنّه يثاب على تلاوة كتاب الله، فيكون في عمله معنى الصّلاة ومعنى الزكاة.

ولهذا قال النّبي ﷺ: «ما أذن الله لشيءٍ كأذنه لنبيّ حسن الصّوت يتغنّى بالقرآن يجهر به» (١)، وقال: «لله أشد أذناً للرجل الحسن الصّوت بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته» (٢).

<sup>(</sup>١) تقدّم (ص ٧١).

<sup>(</sup>٢) تقدّم (ص٧٧).

ومن كان له صورة حسنة فعف عمّا حرم الله تعالى وخالف هواه وجمّل نفسه بلباس التقوى الذي قال الله فيه: ﴿ يَبَنِي ءَادَمَ فَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤرِي سَوَءَ تِكُمَّ وَرِيشًا وَلِبَاسُ النَّقُوي الذي قال الله فيه: ﴿ يَبَنِي ءَادَمَ فَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُو لِبَاسًا يُؤرِي سَوَءَ تِكُمَّ وَرِيشًا وَلِبَاسُ النَّقُوي الله فيه الله فيه الله فيه الله فيه الله فيه الله عن المنافق عن المنافق عن المنافق وحمال عن الله عن الله عن المنافق وحمال الله الله عن المنافق والمنافق و

وأمّا أهل الفجور فتعلو وجوههم ظلمة المعصية، حتى يكسف الجمال المخلوق قال ابن عباس – رضي الله عنه –: "إنّ للحسنة لنوراً في القلب وضياءً في الوجه وقوةً في البدن وزيادةً في الرزق ومحبةً في قلوب الخلق، وإنّ للسيئة لظلمةً في القلب وغبرةً في الوجه وضعفاً في البدن ونقصاً في الرّزق وبغضةً في قلوب الخلق»(١).

وهذا يوم القيامة يكمل حتى يظهر لكل أحد كها قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وَهُوهُ وَتَسُودُ وَهُوهُ وَاللّهِ وَجُوهُ وَتَسُودُ وَهُوا اللّهِ يَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسَوَدَّةً ۗ ٱلْيَسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِللْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [الزُّمَر: ٦٠].

وقال تعالى: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَهِ ذِنَاضِرَةٌ ﴿ آ ﴾ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴿ آ ﴾ وَوُجُوهٌ يَوْمَهِ ذِبَاسِرَةٌ ﴿ آ اَنْ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٥].

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه مسنداً.

وقال تعالى: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَ بِذِ مُسْفِرَةٌ ﴿ أَنَ صَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴿ آلَ وَوُجُوهُ يَوْمَ بِذِ عَلَيْهَا عَبَرَةٌ ﴿ أَنَ تَوْهُ فَهَا وَعَلَمْ اللَّهُ مَا تَكَفَرَةً الْفَجَرَةُ ﴾ [عبس: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ وُجُوهُ يُومَيِدٍ خَسِيعةً ﴿ عَامِلَةٌ نَا صِبَةً ﴿ تَصَلَّىٰ نَارًا عَامِيةً ﴾ [الغاشية: ٤].

وقال تعالى: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَٱلْمُهُلِ يَشُوِى ٱلْوُجُوةَ ﴾ [الكهف: ٢٩].

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبُرَارَلَفِي نَعِيمٍ ﴿ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿ ثَا تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضَرَةَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [المطفِّفين: ٢٤].

وقال النّبيّ ﷺ: «لا تزال المسألة بأحدهم حتى يجيء يوم القيامة وليس في وجهه مزعة لحم»(١).

وقال: «من سأل الناس وله ما يكفيه جاءت مسألته خدوشاً – أو كدوحاً – في وجهه يوم القيامة»(٢).

وقال عليه السلام: «أوّل زمرة تلج الجنة على صورة القمر ليلة البدر، والذين يلونهم كأشدّ كوكب في السهاء إضاءةً» (٣)، وقال يوم حنين: «شاهت الوجوه» (٤) لوجوه المشركين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح١٤٧٤)، ومسلم (ح١٠٤٠)، عن ابن عمر، وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد، (ح٣٦٦٦و ٤١٩٥ و٤٤٢٦)، والنسائي (ح٢٥٩٢)، وابن ماجه (ح١٨٤٠) وغيرهم عن ابن مسعود - رضي الله عنه -، وصحّحه الشيخ الألباني رحمه الله في الصحيحة، (ح٩٩٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح ٣٣٢٧)، ومسلم (ح ٢٨٣٤) عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (ح١٧٧٧).

وأمثال هذا كثير مما فيه وصف أهل السعادة بنهاية الحسن والجمال والبهاء، وأهل الشقاء بنهاية السوء والقبح والعيب.

وقد قال تعالى في وصفهم في الدنيا: ﴿ تُعَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَاللَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمّاءُ وَقد قال تعالى في وصفهم في الدنيا: ﴿ تُعَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ فَهذه السّيا في الله في الله على الله على

وقال الشاعر:

غلام رماه الله بالحسن يافعاً له سيهاء لا تشق على البصر

وقال الله تعالى في صفة المنافقين: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرَيْنَكُمُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمْ ﴾ 
[محمد: ٣٠]، فجعل للمنافقين سيا أيضاً.

وقال: ﴿ وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمُ ءَايَكُنَا بَيِنَتُ تَعَرِفُ فِي وُجُوهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [الحج: ٧٧] فهذه السيا وهذا المنكر قد يوجد في وجه من صورته المخلوقة وضيئة، كما يوجد مثل ذلك في الرجال والنساء والولدان، لكن بالنفاق قبح وجهه، فلم يكن فيه الجمال الذي يحبه الله، وأساس ذلك النفاق والكذب.

<sup>(</sup>۱) جاء هذا في وصف أمّ معبد الخزاعيّة الّتي نزل بخيمتها النّبيّ ، وأبو بكر في طريق الهجرة، انظر مستدرك الحاكم، (۳/ ۹)، ودلائل النبوة للبيهقي (۱/ ۳۷۹)، وشرح السنة للبغوى، (۱۳/ ۲۲۱).

ولهذا يوصف الكذّاب بسواد الوجه، كما يوصف الصّادق ببياض الوجه، كما أخبر الله بذلك، ولهذا رُوي عن عمر بن الخطاب أنّه أمر بتعزير شاهد الزّور بأن يسوّد وجهه، ويركب مقلوباً على الدابة، فإنّ العقوبة من جنس الذّنب، فلما اسود وجهه بالكذب، وقلب الحديث، سوّد وجهه وقلب في ركوبه، وهذا أمر محسوس لمن له قلب، فإنّ ما في القلب من النّور والظلمة والخير والشر يسري كثيراً إلى الوجه والعين، وهما أعظم الأشياء ارتباطاً بالقلب.

ولهذا يُروى عن عثمان أو غيره أنّه قال: «ما أسرّ أحد بسريرة إلا أبداها الله على صفحات وجهه وفلتات لسانه»(۱)، والله قد أخبر في القرآن أنّ ذلك قد يظهر في الوجه فقال: ﴿وَلَوْ نَشَاء لَا لَأُرِينَكُهُم فَلَعَرَفَنَه م بِسِيمَهُم ﴾ [محمد: ٣٠]، فهذا تحت المشيئة ثم قال: ﴿وَلَتَعَرِفَنَهُم فِي لَحَنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ [محمد: ٣٠]، فهذا مقسم عليه محقق لا شرط فيه، وذلك أن ظهور ما في قلب الإنسان على لسانه أعظم من ظهوره في وجهه، لكنه يبدو في الوجه بدوًا خفياً يعلمه الله، فإذا صار خلقاً ظهر لكثير من الناس، وقد يقوى السواد والقسمة حتى يظهر لجمهور الناس، وربّم مسخ قرداً أو خنزيراً كما في الأمم قبلنا، وكما في هذه الأمة أيضاً، وهذا كالصّوت المطرب إذا كان مشتملاً على كذب وفجور، فإنه موصوف بالقبح والسوء الغالب على ما فيه من حلاوة الصوت.

<sup>(</sup>۱) نسبَه عدد من المصنفين لعثمان لكني لم أقف عليه مسنداً، وورد مرفوعاً بلفظ: «من كانت له سريرة صالحة أوسيئة، نشر الله منها رداء يعرف به» لكنه لا يصح كها قال الشيخ الألباني في الضعيفة (١٩٢٩) قال السخاوى في الأجوبة المرضية (٣/ ١٠٧٣): «والصحيح وقفه على عثمان».

فذو الصّورة الحسنة إما أن يترجّع عنده العفّة والخلق الحسن، وإمّا أن يترجّع فيه ضدّ ذلك، وإما أن يتكافآ.

فإن ترجّح فيه الصّلاح كان جماله بحسب ذلك، وكان أجمل ممن لم يمتحن تلك المحنة. وإن ترجّح فيه الفساد لم يكن جميلاً ؟ بل قبيحاً مذموماً فلا يدخل في قوله: «إن الله جميل يحب الجال»(١).

وإن تكافأ فيه الأمران كان فيه من الجمال والقبح بحسب ذلك، فلا يكون محبوباً ولا مبغضاً.

والنّبيّ الله ذكر هذه الكلمة للفرق بين الكِبر الّذي يبغضه الله، والجهال الّذي يجبّه الله، فقال: «لا يدخل الجنّة من كان في قلبه مثقال ذرة من كِبر» فقال رجل: يا رسول الله! الرّجل يجبّ أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسناً أفمِن الكبر ذلك؟ فقال: «لا، إنّ الله جميل يحبّ الجهال، الكِبر بطر الحقّ وغمط الناس»، فأخبر أن تحسين الثّوب قد يكون من الجهال الّذي يجبه الله، كها قال تعالى: ﴿ خُذُوا زِينَتُكُم عِندَكُلٌ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].

فلا يكون حينئذ من الكبر، وقد يرد أنه ليس كل ثوب جميل وكل نعل جميل فإنّ الله يجبه، فإنّ الله يبغض لباس الحرير، ويبغض الإسراف والخيلاء في اللباس، وإن كان فيه جمال، فإذا كان هذا في لبس الثياب الذي هو سبب هذا القول فكيف في غيره؟

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص١٦٥).

وتفسير هذا قوله ﷺ: «إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(١).

فعُلم أنّ مجرّد الجمال الظّاهر في الصور والثياب لا ينظر الله إليه، وإنّما ينظر إلى القلوب والأعمال، فإن كان مقبحاً مدنساً بقبح الباطن أحبه الله، وإن كان مقبحاً مدنساً بقبح الباطن أبغضه الله، فإنه سبحانه يحبّ الحسن الجميل، ويبغض السيّع الفاحش.

وأهل جمال الصّورة يُبتلون بالفاحشة كثيراً، واسمها ضدّ الجمال، فإنّ الله سماه فاحشةً وسوءاً وفساداً وخبيثاً، فقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَرَبُواْ ٱلزِّنِيَ ۗ إِنَّهُ وَكَانَ فَنحِشَةً وَسَآءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء:٣٢].

وقال: ﴿ وَلَا تَقَدَرُبُوا الْفُواحِثَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ [الأنعام: ١٥١]. وقال: ﴿ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَاسَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِيِّنَ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٠].

وقال: ﴿ وَجَاءَهُ، قَوْمُهُ، يُهُرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ [هود:٧٨].

وقال: ﴿ وَنَجَّيْنَكُ مِنَ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَت تَّعْمَلُ ٱلْخَبَّئِيثَ ﴾ [الأنبياء:٧٤].

وقال: ﴿رَبِّ ٱنصُّرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾[العنكبوت: ٣٠].

وقال: ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَرًا ۗ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٤].

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص١٦٥).

والفاحش والخبيث ضد الطيب والجميل، فإذا كان كذلك أبغضه الله ولم يحبه ولم يكن مندرجاً في الجميل.

ونظير ذلك قوله ﷺ: «إنّ الله لا يحب الفُحشَ ولا التّفحُّش»(١)، وقوله: «إنّ الله يبغض الفاحِشَ البذيء»(٢)، فلو أفحش الرجل وبذأ بصوته الحسن كان الله يبغض ذلك.

ونفي المختثين سنة من سنن النبي الثابته عنه في موضعين، في حقّ الزاني والزانية اللّذين لم يحصنا، كما قال: «جلد مائة وتغريب عام» (٣)، وفي حقّ المخنّث وهو إخراجه من بين الناس، وذلك أنّ الفاحشة لا تقع إلا مع قدرة ومكنة، الإنسان لا يطلب ذلك إلاّ إذا طمع فيه بها يراه من أسباب المكنة، فمن العقوبة على ذلك قطع أسباب المكنة، فإذا تغرّب الرّجل عن أهله وأعوانه وأنصاره الذين يعاونونه وينصر ونه ذلّت نفسه وانقهرت، فكان ذلك جزاءً نكالاً من الله من الجلد، ولأنه مفسد لأحوال من يساكنه، فيبعد عنهم، وكذلك المخنّث يفسد أحوال الرّجال والنساء جميعاً فلا يسكن مع واحد من الصنفين.

<sup>(</sup>۱) جاء عن عدد من الصحابة، من أشهرها حديث عائشة، أخرجه أحمد، (ح٢٤٥٠٨) وإسحاق بن راهوية في مسنده (ح١٦٥٥)، والبيهقي في الشعب، (ح٨٦٧٧)، وأصله في صحيح مسلم (ح٢١٦٥) بدون موضع الشاهد، وانظر السلسلة الصحيحة للألباني، (ح٢٩١ و٢٧٢١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (ح٢٠٠٢)، والبيهقي في الشعب، (ح٧٦٣٧)، عن أبي الدرداء، قال الترمذي: «و في الباب عن عائشة وأبي هريرة وأنسٍ وأسامة بن شريكٍ وهذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ»، وصحّحه الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الأدب المفرد، (ح٣٦١/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (ح٢٧٢٤) ومسلم (ح١٦٩٧) عن أبي هريرة وزيد بن خالد الجهني - رضِيَ الله عنها-.

وقد كان من سنة النّبي في وسنة خلفائه التمييز بين الرجال والنساء، والمتأهلين والعزاب، فكان المندوب في الصّلاة أن يكون الرجال في مقدم المسجد والنساء في مؤخره، وقال النّبي في: «خير صفوف الرجال أوّلها، وشرها آخرها، وخير صفوف النّساء آخرها، وشرها أوّلها» (۱) وقال: «يا معشر النساء لا ترفعن رؤوسكن حتى يرفع الرّجال رؤوسهم» (۱) من ضيق الأزر، وكان إذا سلّم لبِث هنيهة هو والرّجال لينصرف النساء أوّلاً، لئلا يختلط الرّجال والنساء، وكذلك يوم العيد، كان النّساء يصلّين في ناحية، فكان إذا قضى الصّلاة خطب الرّجال ثمّ ذهب فخطّب النساء، فوعظهن وحثّهن على الصّدقة، كما ثبت ذلك في الصّحيح، وقد كان عمر بن الخطاب وبعضهم يرفعه إلى النّبي في قد قال عن أحد أبواب المسجد – أظنه الباب الشرقي –: «لو تركنا هذا الباب للنّساء» في ادخله عبدالله بن عمر حتى مات.

وفي السّنن عن النّبي الله قال للنساء: «لا تحققن الطريق، وامشين في حافته» أي لا تحققن الطريق، وامشين في حافته من أن يزاحم امرأته تمشين في حقّ الطريق وهو وسطه، وقال عليّ عليه السلام: «ما يغار أحدكم أن يزاحم امرأته العلوج بمنكبها» (٥)، يعني في السوق.

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص۱۳۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (ح٣٦٢)، ومسلم (ح٤٤١) عن سهل بن سعد رضِيَ الله عنه ، وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبوداود (ح٢٦٤ و ٥٧١)، عن ابن عمر مرفوعاً، ثمّ قال: « وقال غير عبدالوارث: قال عمر، وهو أصح» يعني أنّ الأصح أنه موقوف من قول عمر - رضي الله عنه -، وصحّحه الشيخ الألباني رحمه الله مرفوعاً كما في صحيح أبي داود (ح٤٨٣) وانظر السلسلة الضعيفة، (ج٩٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبوداود (ح٢٧٢٥)، وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (ح٩٣١).

<sup>(</sup>٥) لم أعثر عليه.

وكذلك لما قدم المهاجرون المدينة كان العزّاب ينزلون داراً معروفة لهم، متميزة عن دور المتأهلين، فلا ينزل العزّب بين المتأهلين، وهذا كلّه لأنّ اختلاط أحد الصّنفين بالآخر سبب الفتنة، فالرّجال إذا اختلطوا بالنساء كان بمنزلة اختلاط النار والحطب، وكذلك العزّب بين الآهلين فيه فتنة، لعدم ما يمنعه، فإنّ الفتنة تكون لوجود المقتضى وعدم المانع، فالمخنّث الّذي ليس رجلاً محضاً ولا هو امرأة محصنة لا يمكن خلطه بواحد من الفريقين، فأمر النّبيّ الخراجه من بين الناس.

وعلى هذا المخنّث من الصّبيان وغيرهم، لا يُمكّن من معاشرة الرجال، ولا ينبغي أن تعاشر المرأة المتشبهة بالرجال النساء ؛ بل يفرّق بين بعض الذكران وبين بعض النساء ؛ إذا خيفت الفتنة، كما قال على: «مروهم بالصلاة لسبع، واضربوهم عليها لعشر، وفرّقوا بينهم في المضاجع»(١).

وقد نهى عن مباشرة الرّجل الرّجل في ثوب واحد، وعن مباشرة المرأة المرأة في ثوب واحد، مع أنّ القوم لم يكونوا يعرفون التلوّط ولا السّحاق، وإنّما هو مِن تمام حفظ حدود الله، كما أمر الله بذلك في كتابه، وقد روي أنّ عمر بلغه أنّ رجلاً يجتمع إليه نفر من الصّبيان فنهى عن ذلك.

وأبلغ من ذلك أنّه نفى من شبّب به النساء، وهو نصر بن حجاج، لما سمع امرأة شببت به وتشتهيه، ورأى هذا سبب الفتنة فجزّ شعره لعلّ سبب الفتنة يزول بذلك، فرآه أحسن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (ح۲۷۱۷)، وأبوداود (ح۶۹۵)، وغيرهما عن عبدالله بن عمرو – رضي الله عنهما –، وصحّحه الشيخ الألباني – رحِمَه الله – في الإرواء، (ح ۲٤۷).

النّاس و جنتين، فأرسل به إلى البصرة، ثمّ إنّه بعث يطلب القدوم إلى وطنه ويذكر ألاّ ذنب له فأبى عليه، وقال: «أما وأنا حيٌّ فلا»(١).

وذلك أنّ المرأة إذا أمرت بالاحتجاب وترك التبرّج وغير ذلك مما هو من أسباب الفتنة بها ولها، فإذا كان في الرّجال من قد صار فتنة للنساء أُمر أيضاً بمباعدة سبب الفتنة، إمّا بتغيير هيئته، وإمّا بالانتقال عن المكان الذي تحصل به الفتنة فيه ؛ لأنّه بهذا يحصّن دينه ويحصّن النساء دينهنّ، وبدون ذلك مع وجود المقتضى منه ومنهن لا يؤمّن ذلك، وهكذا يؤمر من يفتن النّساء من الصبيان أيضاً.

وذلك أنّه إذا احتيج إلى المباعدة الّتي تزيل الفتنة كان تبعيد الواحد أيسر من تبعيد الجاعة الرجال أو النساء، إذ ذاك غير ممكن، فتحفظ حدود الله، ويجانب ما يوجب تعدي الحدود بحسب الإمكان، وإذا كان هذا فيمن لا ريبة فيه ولا ذنب، فكيف بمن يعرف بالريبة والذنب (۲)؟!

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات السبكي، (۱/ ۲۸۰-۲۸٤).

<sup>(</sup>٢) يقصد اجتهاع الكبار بالصغار أو الرجال بالنساء في مجالس السّهاع، وهذا يحدث الآن شيء منه في مجالس الإنشاد، وفي عمل الفرق الإنشادية حيث يخلو الصّبية بالكبار في بروفات وتجهيزات الأناشيد وما يتخلّل ذلك من فسحة وجلسات وربّها سفر وخلوات، وهذا مشاهد معروف، فهذا فيه من الفتنة الشيء العظيم وحدث بسببه حوادث مشينة، تشهد بصحّة وصواب وحكمة مذهب السّلف في هذه الأمور وإن كان بعض النّاس يغضبه مثل هذا الكلام ويراه من التّهمة وإساءة الظن، وهو ليس كذلك بل حقائق واقعة، ومن علم حجة على من لم يعلم.

وهكذا المرأة التي تعرف بريبة تفتن بها الرجال، تُبعد عن مواضع الرّيب بحسب الإمكان، فإنّ دفع الضرر عن الدّين بحسب الإمكان واجب، فإذا كان هذا هو السنّة فكيف بمن يكون في جمعه من أسباب الفتنة ما الله به عليم، والرّجل الذي يتشبّه بالنساء في زيهنّ.

واستعمال أسماء الجمال والحسن والزينة ونحو ذلك في الأعمال الصّالحة، والقبح والشّين والدنس في الأعمال الفاسدة أمر ظاهر في الكتاب والسنة وكلام العلماء، مثل اسم الطيب والطهارة والخبث والنجاسة، ومن ذلك ما في حديث أبي ذر المشهور وقد رواه أبو حاتم بن حبان في صحيحه عن النّبيّ أنّه قال: «من حكمة آل داود: حقّ على العاقل أن يكون له ساعة يناجي فيها ربّه، وساعة يحاسب فيها نفسه، وساعة يكون فيها مع أصحابه الذين يخبرونه عن ذات نفسه، وساعة يخلو فيها بلذّاته فيما يحلّ ويجمل»(۱)، فذكر الحلّ والجمال.

وهذا يشهد لقول الفقهاء في العدالة: إنّها صلاح الدّين والمروءة، قالوا: والمروءة استعمال ما يجمله ويزينه، وتجنب ما يدنسه ويشينه، وهذا يرجع إلى الحسن والقبح في الأعمال، وأنّ الأعمال تكون حسنة وتكون قبيحة، وإن كان الحسن هو الملائم النافع، والقبيح هو المنافي، فالشّيء يكمل ويجمل ويحسن بها يناسبه ويلائمه وينفعه ويلتذّ به، كما يفسد ويقبح

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان (ح۳۱۱)، وإسناده ضعيف جداً كها قال الشيخ شعيب الأرناؤوط في تعليقه على الحديث، لكن اللفظ الذي ذكره الشيخ ليس في حديث أبي ذر، وإنّها جاء من قول وهب بن منبّه، أخرجه البيهقي في الشعب (ح٤٣٥٢و ٤٣٥٣)، وعبدالرزاق في مصنفه برقم (١٩٧٩٠)، وابن أبي الدنيا في (العقل وفضله) (٢٩).

بها ينافيه ويضرّه ويتألمّ به، والأعمال الصّالحة هي التي تناسب الإنسان، والأعمال الفاسدة هي التي تنافيه.

ولهذا لمّا قال بعض الأعراب: إنّ مدحي زين وذمّي شين، قال النّبيّ ﷺ: «ذاك الله»(١)، فمدحه يزين عنده ؟ لأنّه مدحه بحق، وذمّه يشينه لأنّه حق.

وهذا الحسن والجهال الذي يكون عن الأعهال الصالحة في القلب يسري إلى الوجه، والقبح والشّين الذي يكون عن الأعهال الفاسدة في القلب يسري إلى الوجه، كها تقدّم، ثمّ إنّ ذلك يقوى بقوّة الأعهال الصالحة والأعهال الفاسدة، فكلّها كثر البرّ والتّقوى قوي الحسن والجهال، وكلّها قوي الإثم والعدوان قوي القبح والشين، حتّى ينسخ ذلك ما كان للصّورة من حسن وقبح، فكم ممن لم تكن صورته حسنة، ولكن من الأعمال الصالحة ما عظم به جماله وبهاؤه (٢)، حتى ظهر ذلك على صورته.

ولهذا ظهر ذلك ظهوراً بيناً عند الإصرار على القبائح في آخر العمر، عند قرب الموت، فنرى وجوه أهل السنة والطاعة كلّما كبروا ازداد حسنها وبهاؤها، حتّى يكون أحدهم في كبره أحسن وأجمل منه في صغره، ونجد وجوه أهل البدعة والمعصية كلّما كبروا عظم قبحُها وشينها، حتّى لا يستطيع النظر إليها من كان منبهراً بها في حال الصّغر لجمال صورتها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد، (ح۱٥٥٦١و ٢٦٦٢) عن الأقرع بن حابس: «أنه نادى رسول الله ﷺ » الحديث، وأخرجه الترمذي (ح٣٢٦٧) عن البراء - رضى الله عنه - وقال: «حسن غريب».

<sup>(</sup>٢) كذا، ولعل هناك سقطاً: ولعل الصواب: ولكن (له) من الأعمال الصالحة...).

وهذا ظاهر لكل أحد فيمن يعظم بدعته وفجوره، مثل الرافضة وأهل المظالم والفواحش من التُّرك ونحوهم، فإنّ الرّافضي كلما كبر قبح وجهه، وعظم شينه، حتى يقوى شبهه بالخنزير، وربّها مُسِخ خنزيراً وقرداً، كما قد تواتر ذلك عنهم، ونجد المردان من التّرك ونحوهم قد يكون أحدهم في صغره من أحسن الناس صورة، ثمّ إنّ الذين يكثرون الفاحشة تجدهم في الكبر أقبح النّاس وجوها، حتى إنّ الصّنف الذي يكثر ذلك فيهم من الترك ونحوهم يكون أحدهم أحسن الناس صورة في صغره، وأقبح الناس صورة في كبره، وليس سبب ذلك أمراً يعود إلى طبيعة الجسم؛ بل العادة المستقيمة تناسب الأمر في ذلك؛ بل سببه ما يغلب على أحدهم من الفاحشة والظّلم، فيكون مختماً ولوطياً وظالماً وعوناً للظّلمة، فيكسوه ذلك قبح الوجه وشينه.

ومن هذا أنّ الذين قويَ فيهم العدوان مسخهم الله قردة وخنازير من الأمم المتقدمة، وقد ثبت في الصّحيح أنّه سيكون في هذه الأمة أيضاً من يمسخ قردة وخنازير (١)، فإنّ العقوبات والمثوبات من جنس السيئات والحسنات، كما قد بين ذلك في غير موضع.

ولا ريب أن ما ليس محبوباً لله من مسخوطاته وغيرها تزيّن في نفوس كثير من النّاس حتى يروها جميلة وحسنة، يجدون فيها من اللذّات ما يؤيد ذلك، وإن كانت اللذّات متضمنة لآلام أعظم منها.

<sup>(</sup>۱) جاء عن عدد من الصحابة في أحاديث فيها مقال، صحح بعضها الشيخ الألباني – رحِمَه الله -، انظر الصحيحة، (ح١٧٨٧ و٢٢٠٣).

كما قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ ٱلنِّكَآءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَّةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْحَرُثُّ ذَلِكَ مَتَكُعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَآ وَٱللَّهُ عِندَهُ, حُسْنُ ٱلْمُعَابِ ﴾ [آل عمران: ١٤].

وقال: ﴿ أَفَمَنَ زُيِّنَ لَهُ رُسُوَّءُ عَمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنَا ۚ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [فاطر: ٨].

وقال تعالى: ﴿وَكَنَاكِ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِي رَعَوْنَ اللهِ فِي تَبَابِ ﴾[غافر:٣٧].

وقال: ﴿ كَذَلِكَ زَيِّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّتُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٨].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمَّ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ ٱلْيَوْمَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَإِنِّ جَارُّ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٨].

وقد قال سبحانه عن المؤمنين: ﴿ وَلَكِكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَٰنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْإِيمَٰنَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكُرَّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ أَوْلَيَتِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ [الحُجُرات: ٧].

فهو سبحانه يزيّن لكلّ عامل عمله فيراه حسناً، وإن كان ذلك العمل سيئاً، فإنّه لو لا يراه حسناً لم يفعله، إذ لو رآه سيئاً لم يُرِدْه ولم يختره، إذ الإنسان مجبول على محبة الحسن، وبغض السّيّئ فالحسن الجميل محبوب مراد، والسيّئ القبيح مكروه مبغض، والأعيان والأفعال المبغضة من كلّ وجه لا تقصد بحال، كما أنّ المحبوبة من كل وجه لا تترك بحال، ولكن قد يكون الشّيء محبوباً من وجه مكروهاً من وجه، ويقبح من وجه ويحسن من وجه،

ولهذا كان الزّاني لا يزني حين يزني وهو مؤمن، والسارق لا يسرق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن كامل الإيهان (١١)، فإنّه لو كان اعتقاده بقبح ذلك الفعل اعتقاداً تامًا لم يفعله بحال، ولهذا كان كلّ عاص لله تعالى جاهلاً، كها قال ذلك أصحاب محمد الله علم له يفعل القبيح ولم يترك الواجب؛ بل قد زُيّن لكل أمّة عملهم.

لكنّ العاصي إذا كان معه أصل الإيهان فإنّه لا يزيّن له عمله من كل وجه ؛ بل يستحسنه من وجه، ويبغضه من وجه، ولكن حين فعله يغلب تزيين الفعل، ولذلك قال: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشّهَوَاتِ ﴾ [آل عمران: ١٤] الآية، فإنّ هنا شيئين: حبّ الشهوات وأنّه زين ذلك الفحش وحُسّن، فرأوا تلك المحبة حسنةً فلذلك استقرّت هذه المحبة عندهم، وتمتعوا بهذه المحبات، فإذا رأوا ذلك الحبّ قبيحاً لما يتبعه من الضرر لم يستقر ذلك في قلوبهم، فإن رؤية ذلك الحبّ حسنًا يدعو إليه قبيحاً ينفّر عنه (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (ح٧٥٧)، ومسلم (ح٥٧) عن أبي هريرة - رضِيَ الله عنه - عن النّبيّ الله قال: « لا يزْني الزّاني حينَ يزْني وهوَ مؤمنٌ، ولا يشربُ الخمرَ حين يشربُها وهو مؤمنٌ، ولا يسرِقُ السّارقُ حين يسرقُ وهو مؤمن ».

<sup>(</sup>٢) جاء عن ابن عباس في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء:١٧].قال: «من عمل السوء فهو جاهل، من جهالته عمل السوء»، ومثله عن مجاهد وعبدالرحمن بن زيد وغيرهم، انظر تفسير الطبرى للآية.

<sup>(</sup>٣) «وأما التزيين فقال تعالى: ﴿ كَنَالِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ﴾ [الأنعام: ١٠٨]، وقال: ﴿ أَفَهَن زُبِيَّ لَهُ مُوَّةً عَمَلَهُمْ ﴾ [فاطر: ٨]، وقال: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيَّطُانُ = عَمَلِهِ عَلَيْهُ مُن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ [فاطر: ٨]، وقال: ﴿ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيَّطُانُ =

وكذلك ذكر في الإيمان أنّه حبّه إلى المؤمنين وزيّنه في قلوبهم، حتى رأوه حسناً، فإنّ الشّيء إذا حبّب وزيّن لم يترك بحال، وهنا أخبر سبحانه أنّه هو الّذي حبّب إليهم الإيمان وزيّنه في قلوبهم، وفي الشّهوات قال: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَتِ ﴾ ولم يقل المزيّن ؟ بل ذكر العموم.

وقال تعالى: ﴿ كَنَالِكُ زَيَّنَالِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمُ ﴾ [الأنعام: ١٠٨]، وكما حذف المزين هناك قال: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ ﴾ فجعل المزيّن نفس الحب لها، لم يجعل المزيّن هو المحبوب،

<sup>=</sup> مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٣]، فأضاف التزيين إليه منه سبحانه خلقاً ومشيئةً وحذف فاعله تارة ونسبة إلى سببه ومن أجراه على يده تارة وهذا التزيين منه سبحانه حسن إذ هو ابتلاء واختبار بعيد ليتميز المطيع منهم من العاصي والمؤمن من الكافر كها قال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَ اللَّرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبَلُوهُمْ أَيُّهُمْ آَحَسَنُ عَمَلًا ﴾ [الكهف: ٧]، وهو من الشيطان قبيح، وأيضاً فتزيينه سبحانه للعبد عمله السيئ عقوبة منه له على إعراضه عن توحيده وعبوديته وإيثار سيء العمل على حسنه فإنه لا بدّ أن يعرفه سبحانه السيئ من الحسن، فإذا آثر القبيح واختاره وأحبه ورضيه لنفسه زيّنه سبحانه له وأعهاه عن رؤية قبحه بعد أن رآه قبيحاً، وكلّ ظالم وفاجر وفاسق لا بدّ أن يريه الله تعالى ظلمه وفجوره وفسقه قبيحاً فإذا تمادى عليه ارتفعت رؤية قبحه من قلبه فربها رآه حسناً عقوبة له، فإنه النور فلم ير قبحه في ظلمات الجهل والفسوق والظلم ومع هذا فحجة الله قائمة عليه بالرسالة وبالتعريف الأول فتزين الربّ تعالى عدل وعقوبته حكمة وتزين الشيطان إغواء وظلم وهو السبب الخارج عن العبد والسبب الداخل فيه حبه وبغضه وإعراضه والرب سبحانه خالق الجميع واقع بمشيئته وقدرته ولو شاء لهدى خلقه أجمعين والمعصوم من عصمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله ولو شاء لهدى خلقه أجمعين والمعصوم من عصمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربالكائين»، شفاء العليل لابن القيّم — رجمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربالكائين، شفاء العليل لابن القيّم — رجمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربالكائين، شفاء العليل لابن القيّم — رجمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله ولو شاء المدى خلقه أجمعين والمعصوم من عصمه الله والمخذول من خذله الله ألا له الخلق والأمر تبارك الله وله المنائية والمؤرد والمؤر

كما أخبر أنّه زيّن لكل أمّة عملها، فإن المزين نفس الحب لها، لم يجعل المزين هو المحبوب ب؛ ل هو حبّ الشّهوات، فإن المزيّن إذا كان نفس الحبّ والعمل لم ينصر ف القلب عن ذلك، خلاف ما لو كان المزين هو المحبوب، فقد زيّن الشّيء المحبوب، ولكنّ الإنسان لا يحبّه لما يقوم بقلبه من العلم بحاله والبغض.

ففرق بين التزيين المتصل بالقلب، وتزيين الشّيء المنفصل عنه، فيه ردُّ على القدرية الذين يجعلون التزيين المنفصل (١)، وكذلك قوله: ﴿ رُبِيّ لَهُ مُسُوّ عُمَلِهِ عَرَاهُ حَسَنًا ﴾ [فاطر: ٨]، وهو سبحانه امتن في الإيهان بشيئين: بأنّه حبّبه إلينا، وزيّنه في قلوبنا، فالنّعم تتمّ بهها، بالعلم والمحبة.

وقد ثبت في الصّحيح من غير وجه عن النّبي الله العن المختثين من الرّجال والمترجّلات من النساء، وفي الصّحيح أيضاً أنه لعن المتشبّهين من الرجال بالنساء، والمتشبّهات من النساء بالرجال، وفي الصّحيح أنه أمر بنفي المختثين وإخراجهم من البيوت.

كما روى البخاري في صحيحه عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: «لعن النّبيّ الله المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال»(٢).

<sup>(</sup>۱) القدريّة تنكر أن يكون الله تعالى يضلّ أحداً أو يهدي أحداً، وتأوّل النصوص الواردة بل تحرّفها، ومن ذلك أنّه م يأوّلون التزيين الوارد في النصوص بأنّه تزيين منفصل، أي جعل الشيء حسناً زيناً، لا أنّه تعالى يري العبد الشيء زيناً وحسناً دون أن يكون كذلك، والنصوص تردّ هذا التأويل بصراحة كها ذكر ذلك شيخ الإسلام – رحِمَه الله –.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٥٨٨٥).

وفي رواية: «لعن النبي الله المختين من الرجال، والمسترجلات من النساء، وقال: أخرجوهم من بيوتكم فاخرج النبي الله فلانة، وأخرج عمر فلاناً»(١).

فإذا كان الرّجل الذي يتشبّه بالنساء في لباسهن وزيهن وزينتهن ملعوناً قد لعنه رسول الله هي فكيف بمن يتشبّه بهن في مباشرة الرجال له فيها يتمتّع الرجال به، بتمكينه من ذلك، لغرض يأخذه، أو لمحبته لذلك، فكلّما كثرت مشابهته لهنّ كان أعظم لِلَعنِه، وكان معلوناً من وجهين، من جهة الفاحشة المحرمة، فإنه يلعن على ذلك، ولو كان هو الفاعل، ومن جهة تختّه لكونهِ من جنس المفعول بهنّ.

فمن جعل شيئاً من التخنّث ديناً أو طلب ذلك من الصّبيان، مثل تحسين الصبي صورته أو لباسه لأجل نظر الرجال واستمتاعهم بذلك في سماع وغير سماع، أليس يكون مبدلاً لدين الله، من جنس الذين إذا ﴿فَعَلُواْ فَنِحِشَةً قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَآءَنَا وَاللّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلُ مبدلاً لدين الله، من جنس الذين إذا ﴿فَعَلُواْ فَنِحِشَةً قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَآءَنَا وَاللّهُ أَمْرَنَا بِها قُلُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا وَاللهُ وَيَعْلَى وَاللهُ فيها، فاحشة العرب المشركين كشف عوراتهم عند الطواف لئلا يطوفون في ثياب عَصَوا الله فيها، فكيف بها هو أعظم من ذلك؟!

والمخنّث قد يكون مقصوده معاشرة النساء ومباشرتهن، وقد يكون تخنّثه بمباشرة الرجال ونظرهم ومحبتهم، وقد يجمع الأمرين، وفي المتنسّكين من الأقسام الثلاثة خلق كثير (٢).

<sup>(</sup>۱) تقدّم، (ص۱٤٣).

وهؤلاء شرٌ ممن يفعل هذه الأمور على غير وجه التدين، فإنّه يوجد في الأمم الجاهلية من الرّك ونحوهم من يتشبّه فيهم من النساء بالرجال، ومن يتشبه من الرجال بالنساء، خلق عظيم، حتى يكون لنسائهم من الإمرة والملك والطاعة والبروز للناس وغير ذلك مما هو من خصائص الرجال ما ليس لنساء غيرهم، وحتى إنّ المرأة تختار لنفسها من شاءت من ممالكيها وغيرهم، لقهرها للزوج وحكمها، ويكون في كثير من صبيانهم من التخنّث وتقريب الرجال له وإكرامه لذلك أمر عظيم، حتى قد يغار بعض صبيانهم من النساء، وحتى يتخذهم الرجال كالسراري، لكن هم لا يفعلون ذلك تديناً، فالذين يفعلون ذلك تديناً شرٌ منهم، فإنهم جعلوا الفجور ديناً، والفاحشة حسنة، لا لما في ذلك من ميل الطباع، فهكذا من منهم، فإنهم جعلوا الفجور ديناً، والفاحشة حسنة في الدّين فيه شبه من هؤلاء، لكن في المشركين من الرّك التتار عمن هذه الأمّة من يتديّن بذلك لأجل الشياطين، كما يوجد في المشركين من الرّك التتار وساحرهم الطاغوت صاحب الجبت، الّذي تسميه الترك البوق، وهو الذي تستخفّه الشياطين وتخاطبه، ويسألها عما يريد، ويقرّب لها القرابين من الغنم المنخنقة وغير ذلك الشياطين وتخاطبه، ويسألها عما يريد، ويقرّب لها القرابين من الغنم المنخنقة وغير ذلك

<sup>(</sup>۲) هذا يقوله شيخ الإسلام في عصره وقد كان النّاس أكثر غيرة على المحارم وأصون للعورات، فكيف يظنّ ظانٌ أنّ مجتمعات الإنشاد والمنشدين خصوصاً ما كان قائماً على جماعات صوفية أو قريباً منها كيف يظن ظان أنّها معصومة أو بعيدة عن هذه المزالق؟ وإذا كانت الآن ما زالت بريئة من ذلك فهي بلا شك طريق للوصول إلى ما وصل إليه غلاة الصوفية في السّماع، ومن قرأ التّاريخ عرف أنّ الحال لم يصل بهم إلى هذا الذي حكاه شيخ الإسلام دفعة واحدة بل تطوّر الأمر بهم من حال إلى أسوأ، ونحن نرى بأمّ أعيننا الآن الفرق بين النشيد قبل عدة سنوات وبينه الآن، وكيف أصبح فيه من الميوعة والتكسر والتطريب ومشاركة الأحداث والنساء ما يخجل المرء من مشاهدته والاستماع إليه، فهل يُنتظر أن يقع النّاس في الفاحشة تحت ستار الإنشاد والسّماع الإسلامي!

ويضرب لها بأصوات الطبول ونحو ذلك، ومن شرطه أن يكون مختَّاً يؤتى كما تؤتى المرأة، فكلّما كانت الأفعال أولى بالتحريم كانت أقرب إلى الشياطين.

وهذا الذي ذكرناه من أنّ الحسن الصّورة والصّوت وسائر من أنعم الله عليه بقوّة أو بجمال أو نحو ذلك إذا اتّقى الله فيه كان أفضل ممن لم يؤت ما لم يمتحن فيه، فإنّ النّعم مِحَن، فإنّ أهل الشهوات من النّساء والرجال يميلون إلى ذي الصّورة الحسنة، ويحبّونه ويعشقونه، ويرغبونه بأنواع الكرامات، ويرهبونه عند الامتناع بأنواع المخوفات، كما جرى ليوسف عليه السلام وغيره، وكذلك جماله يدعوه إلى أن يطلب ما يهواه، لأنّ جماله قد يكون أعظم من المال المبذول في ذلك.

وكذلك حسنُ الصّوت قد يُدعى إلى أعهال في المكروهات، كها أنّ المال والسّلطان يحصل بها من المكنة ما يدعى مع ذلك إلى أنواع الفواحش والمظالم، فإنّ الإنسان لا تأمره نفسه بالفعل إلاّ مع نوع من القدرة، ولا يفعل بقدرته إلاّ ما يريده، وشهوات الغيّ مستكنّة في النفوس، فإذا حصلت القدرة قامت المحنة، فإمّا شقيّ وإمّا سعيد، ويتوب الله على من تاب، فأهل الامتحان إمّا أن يرتفعوا وإمّا أن ينخفضوا، وأما تحرّك النّفوس عن مجرّد الصّوت فهذا أيضاً محسوس فإنّه يحرّكها تحريكاً عظياً جداً، بالتفريح والتحزين والإغضاب والتخويف ونحو ذلك من الحركات النفسانية، كها أنّ النّفوس تتحرّك أيضاً عن الصّور بالمحبّة تارة، وبالبغض أخرى، وتتحرّك عن الأطعمة بالبغض تارة، والنفرة أخرى، فتحرّك الصبيان والبهائم عن الصّوت هو من ذلك، لكن كلّ ما كان أضعف كانت الحركة به أشدّ، فحركة النّساء به أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة البهائم أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة اللهائم أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة اللهائم أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة البهائم أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة اللهائم أشدّ من حركة الرجال، وحركة الصّبيان أشدّ من حركة البالغين، وحركة البهائم أشدّ من حركة الأحدين،

فهذا يدلّ على أن قوّة التحرّك عن مجرّد الصّوت لقوّة ضعف العقل (١)، فلا يكون في ذلك حمدٌ إلاّ وفيه من الذّمّ أكثر من ذلك، وإنها حركة العقلاء عن الصّوت المشتمل على الحروف المؤلفة المتضمنة للمعاني المحبوبة، وهذا أكمل ما يكون في استماع القرآن.

وأما التحرّك بمجرّد الصّوت فهذا أمر لم يأت الشرع بالندب إليه، ولا عقلاء الناس يأمرون بذلك ؛ بل يعدّون ذلك من قلّة العقل وضعف الرأي، كالذي يفزع عن مجرّد الأصوات المغضبة (٢).

قال أبو القاسم: وقال النّبيّ ﷺ: «ما أذن الله لشيء كأذنه لنبي يتغني بالقرآن» وروى حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أذن الله لشيء ما أذن الله لنبي يتغنى بالقرآن» (٣).

قال: وقيل: إنَّ داود عليه السلام كان يستمع لقراءته الجنَّ والإنس والوحش والطير إذا قرأ الزَّبور، وكان يحمل من مجلسه أربعهائة جنازة ممن قد مات ممن سمعوا قراءته (٤)، وقال

<sup>(</sup>١) فمحبّة الأناشيد والاستهاع إليها والحرص عليها دليل على ضعف العقل وقلة البصيرة.

<sup>(</sup>٢) ومنه التحزين بمجرد الآهات و(الأفأفات) و(ياليل ياعين) ونحوها من مواويل لا كلمات فيها وإنّما مجرّد أصوات، فأي حكمة وأيّ فائدة في هذا سوى الانفعالات البهيمية التي ذكرها شيخ الإسلام رحمه الله، والمؤمن يجب عليه أن ينزّه نفسه من هذا فإنّه منتهى الضّعف والخرق.

<sup>(</sup>٣) تقدّم، (ص٧١).

<sup>(</sup>٤) قال العراقي في تخريج الإحياء: «لم أجد له أصلاً»، بحاشية إحياء علوم الدين للغزالي، (٢/ ٣٧٩)، وكذلك ذكره السبكي في الأحاديث التي ذكرها الغزالي في الإحياء ولم يجد لها سنداً، طبقات الشافعية، (٦/ ٣٢٠).

قلتُ: هذا القول لأبي موسى كان، لم يكن لمعاذ، ومضمون هذه الآثار استحباب تحسين الصوت بالقرآن، وهذا مما لا نزاع فيه، فالاستدلال بذلك على تحسين بالغناء أفسد من قياس الرّبا على البيع، إذ هو من باب تنظير الشّعر بالقرآن.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ إِنَّ هُو إِلَّاذِكُرُّ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴾ [يس:٦٩].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا نَنَزَّكَ بِهِ ٱلشَّيَاطِينُ اللهُ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمُّ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ اللهُ إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ [الشعراء:٢١٢].

﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ اللهُ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء:٢٢٦].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا هُوَبِقَوْلِ شَاعِرَّ قِلِيلًا مَّا نُؤُمِنُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنَّ قَلِيلًا مَّانَذَكَّرُونَ ﴾ [الحاقة: ٢٤].

وهذا القياس مثل قياس سماع المكاء والتصدية الذي ذمّه الله في كتابه وأخبر أنه صلاة المشركين، على سماع القرآن الذي أمر الله به في كتابه وأخبر أنّه سماع النّبيّين والمؤمنين، وقياس المشركين، على سماع الغرآن الذي أمر الله به في كتابه وأخبر أنّه سماع النّبيّين والمؤمنين، وقياس المشركين، على سماع الخلفاء الراشدين وسائر أئمّة المؤمنين – بالمختبين المغاني، الّذين قد يسمّون

<sup>(</sup>١) تقدّم، (ص٧٧).

<sup>(</sup>٢) تقدّم، (ص٧١) ونسبته القول لمعاذ خطأ كما سينبه شيخ الإسلام رحمه الله.

الجد أو القوّالين، وقياس للمؤذّن الدّاعي إلى الصّلاة وسماع القرآن، بالمزمار الدّاعي إلى حركة المستمعين للمكاء والتصدية.

وقد روى الطبراني في معجمه عن ابن عباس: عن النّبيّ ها: «أنّ الشّيطان قال: يا رب اجعل لي قرآنا، قال: قرآنك الشعر، قال: اجعل لي مؤذّناً، قال: مؤذّنك المزمار، قال: اجعل لي كتابةً، قال: كتابتك الوشم، قال: اجعل لي بيتاً، قال: بيتك الحيّام، قال: اجعل لي طعاماً، قال: طعامك مالم يذكر اسم الله عليه»(١)، فمن قاس قرآن الشّيطان بقرآن الله فالله يجازيه بها يستحقه.

وقد قال الله تعالى: ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهُوَٰتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا﴾ [مريم: ٥٩]، فهؤ لاء يشتغلون بالشهوات عن الصّلاة.

ولهذا فإنّ من هؤلاء الشّيوخ من يقصد الاجتهاعات في الحمّام (٢) ويكون له فيها حال وظهور، لكون مادّته من الشّياطين، فإنّ الشّيطان يظهر أثره في بيته، وعند أوليائه، وتأذين مؤذّنه وتلاوة قرآنه، كما يظهر ذلك على أهل المكاء والتصدية.

وإذا كان السّماع نوعين: سماع الرّحمن، وسماع الشيطان، كان ما بينهما من أعظم الفرقان، لكنّ الأقسام هنا أربعة: إمّا أن يشتغل العبد بسماع الرّحمن دون سماع الشّيطان، أو بسماع الشّيطان دون سماع الرّحمن، أو يشتغل بالسّماعين، أو لا يشتغل بواحدٍ منهما.

<sup>(</sup>۱) تقدّم، (ص۱٦٤).

<sup>(</sup>٢) المقصود به البيت الذي يُقصد من أجل الاستحمام والاغتسال كما هو موجود الآن في بعض البلدان، وليس المقصود به بيت الخلاء.

فالأوّل حال السابقين الأولين، من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان.

وأمّا الثاني فحال المشركين، الّذين قال الله فيهم: ﴿ وَمَا كَانَ صَلاَ أَهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلّا مُحُكَآءً وَتَصَدِيَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥]، وهو حال من يتّخذ ذلك ديناً، ولا يستمع القرآن، فإن كان يشتغل بهذا السّماع شهوة لا ديناً ويعرض عن القرآن فهم الفجّار والمنافقون، إذا أبطنوا حال المشركين.

وأمّا الذين يشتغلون بالسّاعين فكثير من المتصوفة.

والَّذين يعرضون عنهما على ما ينبغي كثير من المتعرَّبة.

فهذه النّصوص المأثورة عن النّبيّ التي فيها مدح الصّوت الحسن بالقرآن والترغيب في هذا السّماع فيحتجّ بها على المعرض عن هذا السّماع الشرعي الإيماني، لا يحتجّ بها على حسن السّماع البدعي الشركي.

بل الرّاغبون في السّماعَين جميعاً والزاهدون في السماعَين جميعاً خارجون عن محض الاستقامة والشريعة القرآنية الكاملة، هؤلاء معتدون، وهؤلاء مفرّطون، وإنها الحقّ الرّغبة في السّماع الإيماني الشرعي، والزّهد في السّماع الشّركي البدعي.

ثم ذكر أبو القاسم حكاية أبي بكر الرّقي، في الغلام الذي حدا بالجهال حتى قطعت مسيرة ثلاثة أيام في يوم، فلها حطّ عنها ماتت، وحدا بجمل فهام على وجهه وقطع حباله، قال الرقي: ولم أظنّ أني سمعت صوتاً أطيب منه، ووقعت لوجهي حتى أشار عليه بالسكوت فسكت، فقال حدثنا أبو حاتم السّجستاني: حدثنا أبو نصر السراج قال: حكى الرقي.

قلتُ: مضمون هذه الحكاية أنّ الصّوت البليغ في الحسن قد يحرّك النفوس تحريكاً عظيماً خارجاً عن العادة، وهذا مما لا ريب فيه، فإنّ الأصوات توجب الحركات الإرادية بحسنها، وهي في الأصل ناشئة عن حركات إرادية، ويختلف تأثيرها باختلاف نوع الصّوت وقدره ؟ بل هي من أعظم المحرّكات أو أعظمها، وإذا اتّفق قوّة المؤثّر واستعداد المحل قوي التأثير، فالنّفوس المستعدّة لصِغرٍ أو أنوثة أو جزع ونحوه أو لفراغ وعدم شغل (١) أو ضعف عقل إذا اتّصل بها صوتٌ عظيمٌ حسنٌ قويٌ أزعجَها غاية الإزعاج (٢)، لكن هذا لا يدل على جواز ذلك، ولا فيه ما يوجب مدحه وحسنه ؟ بل مثل هذا أدلّ على الذمّ والنّهي منه على الحمد والمدح ؟ فإنّ هذا يفسد النفوس أكثر مما يصلحها، ويضرّها أكثر مما ينفعها، وإن كان فيه نفع فإثمه أكثر من نفعه، وقد قال الله للشيطان: ﴿ وَاسْتَفْرَزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوَيّك ﴾ الإسراء: ٢٤].

فالصّوت الشيطاني يستفزّ بني آدم، وقال النّبيّ الله النّبيّ الله عن صوتين أحمقين فاجرين (")، وذكر صوت النّعمة وصوت المعصية، ووصفهما بالحمق والفجور وهو الظلم والجهل.

<sup>(</sup>۱) وهذا هو حقيقة حال أكثر أهل النشيد والاستهاع إليه، وإلا فمن اشتغل بالعلم النافع والعمل الصالح والدعوة أو الجهاد أو غير ذلك لم يكد يجد وقتاً لينشد أو يقصد مجالس السهاع، هذا لو فرض أنّها مباحة.

<sup>(</sup>٢) أي أثّر فيها تأثيراً عظيماً بالتحزين أو السرور أو النشوة أو غير ذلك مما يقتضيه الصوت ونوعه.

<sup>(</sup>۳) تقدّم، (ص۱۱۸).

وقال لقيان لابنه: ﴿ وَالْقَصِدُ فِي مَشْيِكَ وَالْعَضُمْ مِن صَوْتِكَ ﴾ [لقيان: ١٩]، والمغني بهذه الأصوات لم يغض من صوته، والمتحرّكون بها الرّاقصون لم يقصدوا في مشيهم ؛ بل المصوّتون أتوا بالأحمق الجاهل الفاجر من الأصوات، والمتحرّكون أتوا بالأحمق الجاهل الفاحث من الخركات، وربّها جمع الواحد بين هذين النوعين، وجعل ذلك من أعظم العبادات.

ثم قال أبو القاسم: سمعت الشيخ أبا عبدالرحمن السلمي، سمعت محمد ابن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله يكون عبدالعزيز، سمعت أبا عمرو الأنهاطي: سمعت الجنيد يقول وسُئل: ما بال الإنسان يكون هادئاً فإذا سمع السّماع اضطرب؟ فقال: إنّ الله لما خاطب الذرّ في الميثاق الأول بقوله: ﴿ اللَّم السّماع السّماع عنوبة سماع الكلام الأرواح، فإذا سمعوا السّماع حرّكهم ذكر ذلك.

قلتُ: هذا الكلام لا يُعلم صحّته عن الجنيد، والجنيد أجلّ من أن يقول مثل هذا، فإنّ هذا الاضطراب يكون لجميع الحيوان، ناطقه وأعجمه، حتى يكون في البهائم أيضاً ويكون للكفّار والمنافقين، ثم الاضطراب قد يكون لحلاوة الصّوت ومحبته، وقد يكون للخوف منه وهيبته، وقد يكون للحزن والجزع، وقد يكون للغضب.

ثمّ من المعلوم أنّ الصّوت المسموع ليس هو ذاك أصلاً، ولو سمع العبد كلام الله كما سمعه موسى بن عمران لم يكن سماعه لأصوات العباد محرّكاً لذكر ذلك ؛ بل المأثور أنّ موسى مقت الآدميين لمّا وقر في مسامعه من كلام الله، ثم التلذّذ بالصّوت أمر طبعي لا تعلّق

له بكونهم سمعوا صوت الرّبّ أصلاً، ثمّ إنّ أحداً لا يذكر ذلك السّماع أصلاً إلاّ بالإيمان، والنّاس متنازعون في أخذ الميثاق وفي ذلك السّماع بما ليس هذا موضعه.

ثم إنّ مذهب الجنيد في السّماع كراهة التكلّف لحضوره، والاجتماع عليه، وعنده أنّ من تكلّف السماع فُتِن به فكيف يعلّله بهذا؟!

وقد ذكر أبو القاسم ذلك فقال: سمعت محمد بن الحسين يقول: سمعت الحسين بن أحمد بن جعفر: سمعت أبا بكر بن ممشاد: سمعت الجنيد يقول: «السّماع فتنة لمن طلبه، ترويح لمن صادفه»، فأخبر أنّه فتنة لمن قصده، ولم يجعله لمن صادفه مستحباً ولا طاعة ؛ بل جعله راحة، فكيف يقول إنّه أظهر خطاب الحق المتقدم.

وقال أبو القاسم: سمعت الأستاذ أبا عليّ الدقّاق يقول: «السّماع حرام على العوام، لبقاء نفوسهم، مباح للزهّاد لحصول مجاهدتهم، مستحبُّ لأصحابنا لحياة قلوبهم».

قلتُ: قد قدّم أبو القاسم في ترجمة الشيخ أبي عليِّ الروذباري، وهو قديم توفي بعد العشرين وثلاثهائة، صحب الجنيد والطبقة الثانية، وكان يقول: أستاذي في التصوّف الجنيد، وفي الفقه أبو العباس بن سريج، وفي الأدب ثعلب، وفي الحديث إبراهيم الحربي، وقال فيه أبو القاسم: هو أظرف المشايخ وأعلمهم بالطّريقة.

قال سمعت الشّيخ أبا عبدالرحمن السلمي - رحمه الله - يقول: سمعت أبا القاسم الدّمشقي يقول: «سُئل أبو عليّ الروذباري عمّن يسمع الملاهي ويقول: هي لي حلال ؛ لأنّي

وصلت إلى درجة لا يؤثّر فيّ اختلاف الأحوال، فقال: نعم، قد وصل لعمري ؛ ولكن إلى سقر»(١).

فقول الدقّاق هو مباح للزهّاد لحصول مجاهدتهم هو الذي أنكره أبو علي الروذباري، فكيف بقوله مستحب، وسنتكلم - إن شاء الله - على هذا.

ثمّ إنّه ذكر بعد هذا أنّه سمع الأستاذ أبا عليّ الدقّاق - رحمه الله - يقول: «السّماع طبع إلاّ عن شرع، وخرق إلاّ عن حق، وفتنة إلاّ عن عبرة»، وهذا الكلام يوافق قول الروذباري، ويخالف قوله إنّه مباح للزهّاد لحصول مجاهدتهم، مستحب لأصحابنا لحياة قلوبهم، فإنّه جعل كلّ سماع ليس بمشروع فهو عن الطبع، ومعلوم أنّ سماع المكاء والتصدية ليس مشروعاً فيكون مسموعاً بالطبع مطلقاً.

وقال: سمعت أبا حاتم السّجستاني يقول: سمعت أبا نصر الصّوفي يقول: سمعت الوجيهي يقول: سمعت أبا علي الرّوذباري يقول: كان الحارث بن أسد المحاسبي<sup>(۲)</sup>يقول: «ثلاثٌ إذا وجدن نمتع بهنّ، وقد فقدناهنّ، حسن الوجه مع الصّيانة، وحسن الصّوت مع الدّيانة، وحسن الإخاء مع الوفاء»<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) طبقات الصوفية، (ص٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) الزّاهد العارف الحارث بن أسد البغدادي صاحب التّصانيف الزهديّة، له فقه وحديث غير أنّه دخل في شيء من علم الكلام والتّصوّف، فتكلّم الأئمّة فيه، مثل أحمد، وأبو زرعة الرّازي، توقيّ \_ رحمه الله \_ سنة (٢٤٣) هـ، السّر (٢١/ /١١).

<sup>(</sup>٣) وفيات الأعيان، (١/ ٥٨).

قلتُ: قد قرّرت قبل هذا المعنى بأنّ الحسن في الصورة والصوت إن لم يكن مع تقوى الله وإلاّ لم يكن إلاّ مذموماً، ومن الدّيانة أن يكون حسن الصوت مستعملاً فيها أمر الله به.

قال أبو القاسم: وسُئل ذو النّون المصري<sup>(۱)</sup>عن الصّوت الحسن، فقال: «مخاطبات وإشارات أودعها الله كلّ طيب وطيبة»، وسئل مرةً أخرى عن السّماع، فقال: «وارد حقّ، يزعج القلوب إلى الحقّ، فمن أصغى إليه بحق تحقّق، ومن أصغى إليه بنفس تزندق».

قلت: هذا الكلام لم يسنده عن ذي النّون، وإنّما أرسله إرسالاً، وما يرسله في هذه الرّسالة قد وجد كثير منه مكذوب على أصحابه، إمّا أن يكون أبو القاسم سمعه من بعض الناس فاعتقد صدقه، أو يكون من فوقه كذلك، أو وجده مكتوباً في بعض الكتب فأعتقد صحّته، ومن كان من المرسِلِين لما يذكرونه من الأوّلين والآخرين يعتمد في إرساله لصحيح النّقل والرواية عن الثّقات فهذا يُعتمد إرساله، وأمّا من عُرف فيها يرسله كثير من الكذب لم يُوثق بها يرسله.

فهذا التّفصيل موجود فيمن يرسل النّقول عن الناس من أهل المصنّفات، ومِن أكثر الكذبِ الكذبُ على المشايخ المشهورين، فقد رأينا من ذلك وسمعنا ما لا يحصيه إلاّ الله، وهذا أبو القاسم مع علمه وروايته بالإسناد ومع هذا ففي هذه الرّسالة قطعة كبيرة من المكذوبات، التي لا ينازع فيها من له أدنى معرفة بحقيقة حال المنقول عنهم.

<sup>(</sup>۱) الزّاهد شيخ الدّيار المصريّة ثوبان بن إبراهيم النّوبي الإخيمي أبو الفيض، قلّ ما روى من الحديث وما كان يتقنه وإنّها كان عالماً فصيحاً حكيهاً، ولكنّه على عادة الصوفيّة له شطحات وكلام على غير السنة، مثل ما نقله عنه القشيرى، هذا إن صحّت عنه، توفّى سنة (٢٤٥هـ)، السّير (١١/ ٥٣٢).

وأما الذي يسنده من الحكايات في باب السّماع فعامّته من كتابين: كتاب «اللمع» لأبي نصر السرّاج، فإنه يروى عن أبي حاتم السجستاني عن أبي نصر عن عبدالله بن علي الطوسي، ويروي عن محمد بن أحمد بن محمد التميمي عنه، ومن كتاب «السماع» لأبي عبدالرحمن السّلمي قد سمعه منه.

فإن كان هذا الكلام ثابتاً عن ذي النون - رحمة الله عليه - فالكلام عليه من وجهين، من جهة الاحتجاج بالقائل، ومن جهة تفسير المنقول.

أمَّا الأول: فقد نقلوا أنَّ ذا النون حضر هذا السَّماع بالعراق.

وقد ذكر أبو القاسم حكايةً بعد ذلك مرسلةً، فقال: وحكى أحمد بن مقاتل العكّي قال: لم النون المصري بغداد، اجتمع إليه الصوفيّة ومعه قوّال يقول شيئًا، فاستأذنوه بأن يقول بين يديه، فأذن له، فابتدأ يقول:

صغیر هواك عذبني فكیف به إذا احتنكا وأنت جمعت من قلبي هوى قد كان مشتركا أما ترثی لمكتئب إذا ضحك الخليّ بكی

قال: فقام ذو النون وسقط على وجهه والدّم يقطر من جبينه، ولا يسقط على الأرض، ثم قام رجل من القوم يتواجد، فقال له ذو النون: ﴿ٱلَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴾ [الشعراء:٢١٨]، فجلس الرجل.

قال: وسمعت أبا عليّ الدقّاق يقول: كان ذو النون صاحب إسراف على ذلك الرّجل، حيث نبّهه أنّ ذلك ليس مقامه، وكان ذلك الرّجل صاحب إنصاف، حيث قبل ذلك منه فرجع وقعد.

فهذا ونحوه هو الذي أشار إليه الأئمّة كالشّافعي في قوله: «خلّفت ببغداد شيئاً أحدثته الزنادقة يسمّونه التغبير يصدّون به النّاس عن القرآن»، فيكون ذو النّون هو أحد الذين حضروا التّغبير الذي أنكره الأئمّة وشيوخ السلف، ويكون هو أحد المتأوّلين في ذلك، وقوله فيه كقول شيوخ الكوفة وعلمائها في النّبيّذ الذين استحلّوه، مثل سفيان الثوري<sup>(۱)</sup>، وشريك ابن عبدالله (۲)، وأبي حنيفة (۳)، ومسعر بن كدام (٤)، ومحمد ابن عبدالرحمن بن أبي ليلي (٥)، وغيرهم من أهل العلم، وكقول علماء مكة وشيوخها فيما استحلّوه من المتعة والصّرف،

<sup>(</sup>۱) سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، أبو عبدالله الكوفي، الإمام الحجّة العلم، توفي سنة (١٦١هـ)، السّير (٧/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٢) شريك بن عبدالله بن أبي شريك النّخعي، أبو عبدالله الكوفي، القاضي، المتوفّى سنة ( ١٧٧هـ)، قال معاوية بن صالح: « سألت أحمد بن حنبل عنه، فقال: كان عاقلاً صدوقاً محدثاً شديدًا على أهل الرّيب والبدع »، سير أعلام النبلاء (٨/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) النّعهان بن ثابت الإمام الفقيه العلم، وهو أوّل الأئمة الأربعة ظهوراً، أخذ الفقه عن ربيعة الرأي وغيره، توفى سنة (١٥٠هـ)، السير (٦/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٤) مسعر بن كدام بن ظهير بن عبيدة بن الحارث بن هلال بن عامر بن صعصعة الهلالي العامري الرؤاسي أبو سلمة الكوفي أحد الأعلام، توفي سنة (٥٥١هـ)، السير (٧/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٥) مُختلفٌ في اسمه قيل: يسار، وقيل بلال، الأنصاري الأوسي، لقي الصّحابة، وروى عنهم، وثقه الأئمّة، تهذيب التهذيب (٢/ ٥٤٨).

كقول عطاء بن أبي رباح (١)، وابن جريج وغيرهما، وكقول طائفة من شيوخ المدينة وعلمائها فيها استحلّوه فيها استحلّوه من الحشوش، وكقول طائفة من شيوخ الشّاميّين وعلمائها فيها كانوا استحلّوه من القتال في الفتنة لعلي بن أبي طالب وأصحابه، وكقول طوائف من أتباع الذين قاتلوا مع علي من أهل الحجاز والعراق وغيرهم في الفتنة، إلى أمثال ذلك ممّا تنازعت فيه الأمّة، وكان في كل شقً طائفة من أهل العلم والدّين.

فليس لأحدٍ أن يحتب لأحد الطّريقين بمجرّد قول أصحابه، وإن كانوا من أعظم النّاس علماً وديناً ؛ لأنّ المنازعين لهم هم من أهل العلم والدّين.

وقد قال الله تعالى: ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْنُمُ تُؤَمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْنُمُ تُؤَمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَسَنة رسوله.

نعم، إذا ثبت عن بعض المقبولين عند الأمّة كلام في مثل موارد النّزاع كان في ذلك حجّةٌ على تقدّم التّنازع في ذلك، وعلى دخول قوم من أهل الزّهد والعبادة والسلوك في مثل هذا، ولا ريب في هذا.

لكن مجرّد هذا لا يتيح للمريد الذي يريد الله ويريد سلوك طريقه أن يقتدي في ذلك بهم، مع ظهور النّزاع بينهم وبين غيرهم، وإنكار غيرهم عليهم ؛ بل على المريد أن يسلك

<sup>(</sup>۱) الإمام شيخ الإسلام مفتي الحرم أبو محمّد القرشي مولاهم المكّي،قال ابن المديني: سمعت بعض أهل العلم يقولون: كان عطاء أسود أعور أفطس أشلّ أعرج ثمّ عمي، وكان ثقة فقيهاً عالماً كثير الحديث، وقال الأوزاعي: مات عطاء يوم مات وهو أرضى أهل الأرض عند النّاس، توقيّ ـ رحمه الله ـ سنة (١١٥)هـ، السّير (٥/ ٧٨).

الصّراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم من النّبيّين والصّديقين والشّهداء والصّديقين والشّهداء والصالحين، ويتبع ما دلّ عليه الكتاب والسنة والإجماع، فإنّ ذلك هو صراط الله الّذي ذكره ورضي به في قوله: ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَنّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، وهذا أصلٌ في أنّه لا يحتج في مواضع النّزاع والاشتباه بمجرّد قول أحد ممّن نُوزع في ذلك.

وأمّا الوجه الثاني: فقول القائل عن الصّوت الحسن: «مخاطبات وإشارات أودعها الله كل طيب وطيبة» لا يجوز أن يُراد به ان كلّ صوت طيّب - كائناً ما كان - بأنّ الله أودعها مخاطبات يخاطبات يخاطب بها عباده، فإنّ هذا القول كفرٌ صريح ؛ إذ ذلك يستلزم أن تكون الأصوات الطيّبة التي يستعملها المشركون وأهل الكتاب في الاستعانة بها على كفرهم قد خاطب بها الله عباده، وأن تكون الأصوات الطيّبة التي يستفزّ بها الشيطان لبني آدم كها قال تعالى: ﴿ وَالسَّتَفْزِزُ مَنِ السَّطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ [الإسراء: ٦٤]، أن تكون هذه الأصوات الشّيطانية إذا كانت طيبة قد أودعها مخاطبات يخاطب بها عباده، وأن تكون أستطبه قد أودعها الله مي قد أودعها الله مخاطبات يخاطب بها عباده!

ومن المعلوم أنّ هذا لا يقوله عاقل، فضلاً عن أن يقوله مسلم، ثمّ لو كان الأمر كذلك فلِم لم يستمع الأنبياء والصدّيقون من الأوّلين والآخرين إلى كلّ صَوتٍ صُوِّت، ويأمروا أتباعهم بذلك، ما في ذلك من استماع مخاطبات الحقّ، إذ قد علم أنّ استماع مخاطبات الحقّ من أفضل القربات؟!

فقد ظهر أنّ هذا الكلام لا يجوز أن يكون عمومه وإطلاقه حقاً.

يبقى أن يُقال: هذا خاص ومقيد في الصّوت الحسن إذا استُعمل على الوجه الحسن، فهذا حقٌّ، مثل أن يزيّن به كلام الله، كها كان أبو موسى الأشعري يفعل، وقال له النّبيّ هذا «مررت بك البارحة وأنت تقرأ، فجعلت أستمع لقراءتك»(١)، فقال: لو علمت أنّك تستمع لحبّرته لك تحبيراً، وكان عمر يقول له: «ذكّرنا ربّنا»(١)، فيقرأ وهم يستعمون.

فلا ريب أنّ ذا السوت الحسن إذا تلا به كتاب الله فإنّه يكون حينئذ قد أودع الله ذلك مخاطبات وإشارات، فقد ظهر أنّ هذا الكلام إذا محاطبات والإشارات، فقد ظهر أنّ هذا الكلام إذا محمل على السّماع المشروع الذي يحبّه الله ورسوله كان محملاً حسناً، وإن مُمل على عمومه وإطلاقه كان كفراً وضلالاً.

يبقى بين ذلك العموم وهذا الخصوص مراتب، منها أن يُحمل ذلك على ما يجده المستمع في قلبه من المخاطبات والإشارات من الصّوت، وإن لم يقصده المصوّت المتكلم، فهذا كثير ما يقع لهم، وأكثر الصّادقين الذين حضروا هذا السّماع يشيرون إلى هذا المقصد، وصاحب هذه الحال يكون ما يسمعه مذكراً له ما كان في قلبه من الحق (٣).

## وهذا يكون على وجهين:

<sup>(</sup>١) تقدّم، (ص٧١).

<sup>(</sup>٢) تقدّم (ص٧١).

<sup>(</sup>٣) هذا يشير إلى حضور مجالس الغناء بالقصائد الغزلية أو غيرها مما يقيمه الفساق وغيرهم من الصّوفيّة، فإذا غنّى المغنّي غزلاً وشوقاً إلى حبيبه نبّه المستمع الصّادق منهم إلى شوقه إلى الله وإلى رسوله هم، نظير ما لو رأى ظالماً جباراً يقتل بريئاً فيتذكّر به سطوة الله وبطشه، أو رأى وجه امرأة جميلة صدفة فتذكّر بها جمال الله تعالى ونحو ذلك.

أحدهما: من الصّوت المجرّد الذي لا حرف معه، كأصوات الطيور والرياح والآلات وغير ذلك، فهذا كثير ما ينزله الناس على حروف بوزن ذلك الصوت وكثيرا، ما يحرّك منهم ما يناسبها من فرح أوحزنٍ أو غضب أو شوقٍ أو نحو ذلك، كقول بعضهم:

ربّ ورقاء هتوف في الضحى صدحت في فنن عن فنن ربّ ورقاء هتوف في الضحى ربها أبكى فلا أفهمها وهي قد تبكي فلا تفهمني غير أنّى بالجوى أعرفها وهي أيضا بالجوى تعرفني

والثاني: يكون من صوت بحروف منظومة، إمّا شعر وإمّا غيره، ويكون المستمع ينزّل تلك المعاني على حاله، سواء قصد ذلك النّاظم والمنشد أو لم يقصد ذلك، مثل أن يكون في الشّعر عتاب وتوبيخ، أو أمر بالصّبر على الملام في الحبّ أو ذمٌّ على التّقصير في القيام بحقوق المحبة، أو تحريض على ما فرض للإنسان من الحقوق، أو إغضاب وحمية على جهاد العدو ومقاتلته، أو أمر ببذل النفس والمال في نيل المطلوب ورضا المحبوب، أو غير ذلك من المعاني المجملة، التي يشترك فيها محبّ الرّحن ومحبّ الأوثان، ومحبّ الأوطان، ومحبّ النسوان، ومحبّ الإخوان، ومحبّ الإخوان، ومحبّ الإخوان، ومحبّ الملكة،

وربّها قرع السّمع حروف أخرى لم ينطق بها المتكلم على وزن حروفه، كما يذكر عن بعضهم أنه سمع قائلاً يقول: ستر بري، فوقع في سمعه: اِسْعَ ترَ بِرّي.

وقد ذكر ذلك فيها بعد أبو القاسم فقال: سمعت محمد بن أحمد بن محمد الصوفي يقول: سمعت عبدالله بن على الطوسي يقول: سمعت يحيى بن على الرّضا العلوي قال: سمع ابن

حلوان الدّمشقي طوّافاً ينادى: ياه سعتر برّي، فسقط مغشياً عليه، فلمّا أفاق سُئِل فقال: حسبته يقول: اسْعَ تَر بِرّي.

وسمع عتبة الغلام رجلاً يقول:

سبحان ربّ السّماء إنّ المحبّ لفي عناء

فقال عتبة: صدقت، وسمع رجلٌ آخر ذلك القول فقال: كذبت، فكلّ واحد يسمع من حيث هو.

لا سيّما وأكثرها إنها وضعت لمحبّة لا يحبها الله ورسوله، مثل بعض هذه الأجناس، وإنها المدّعي لمحبّة الله ورسوله يأخذ مقصوده منها بطريق الاعتبار والقياس، وهو الإشارات التي يذكرونها، ولهذا قال: مخاطبات وإشارات، فالمخاطبات كدلالة النّصوص، والإشارات كدلالة القياس، ولا بدّ أن يكون قد علم أنّ تلك المخاطبات والإشارات إنّما يفهم منها المستمع ويتحرّك فيها حركة يحبّها الله ورسوله، فيكون قد علم من غيرها أنّ ما يقتضيه من الشّعور والحال مرضي عند ذي الجلال، بدلالة الكتاب والسّنة، وإلاّ فإنّ مجرّد الاستحسان بالذّوق والوجدان إن لم يشهد له الكتاب والسنة وإلاّ كان ضلالاً.

ومن هذا الباب ضلّ طوائف من الضّالّين، وإذا كان كذلك ؛ فمن المعلوم أنّ مثل هذا جميعه لا يجوز أن يُجعل طريقاً إلى الله، ويجمع عليه عباد الله، ويستحبّ للمريدين وجه الله، لأنّ ما فيه من الضّرر هو أضعاف ما فيه من المنفعة لهم، ولكن قد صادف السّر الّذي يكون في قلبه حقّ بعض هذه المسموعات، فيكون مذكّراً له ومنبّهاً.

وهذا معنى قول الجنيد: « السّماع فتنةٌ لمن طلّبه، ترويحٌ لمن صادفه».

وأمّا قول القائل: «السّماع وارد حقّ يزعج القلوب إلى الحقّ، فمَن أصغى إليه بحق تحقّق، ومن أصغى إليه بنفس تزندق»، فالسّماع الموصوف أنّه وارد حقّ الّذي يزعج القلوب إلى الحقّ هو أخصّ من السّماع الّذي قد يوجب التّزندق، فالكلام في ظاهره متناقض ؛ لأنّ قائله أطلق القول بأنّه وارد حقّ يزعج القلوب إلى الحق، ثم جعل من أصغى إليه بنفس تزندق.

ووارد الحقّ الذي يزعج القلوب إلى الحقّ لا يكون موجباً للتّزندق، لكن قائله قصد أوّلاً السّماع الذي يقصده أهل الإرادة لوجه الله، فلفظه وإن كان فيه عموم فاللاّم لتعريف المعهود، أي يزعج قلوب أهل هذِه الإرادة إلى الحقّ، لكونه يحرّك تباكيهم ويهيج باطنهم، فتتحرّك قلوبهم إلى الله الذي يريدون وجهه، وهو إلههم ومعبودهم ومنتهى محبوبهم، ونهاية مطلوبهم.

ثم ذكر أنّه من أصغى إلى هذا السّماع تزندق، وهو من أصغى إليه بإرادة العلوّ في الأرض والفساد، وجعل محبة الخالق من جنس محبة المخلوق، وجعل ما يطلب من الاتصال بذي الجلال من جنس ما يطلب من الاتصال بالخلق، فإنّ هذا يوجب التزندق في الاعتقادات والإرادات، فيصير صاحبه منافقاً زنديقاً، وقد قال عبدالله ابن مسعود: «الغناء

ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل» (١)، ولهذا تزندق بالسّماع طوائف كثيرة، كما نبّهنا عليه قبل هذا.

ويُقال هنا: من المعلوم أنّ النفس سواء أُريد بها ذات الإنسان، أو ذات روحه المدبرة لجسده، أو عني بها صفات ذلك من الشّهوة والنّفرة والغضب والهوى وغير ذلك ؛ فإنّ البشر لا يخلو من ذلك قط، ولو فرض أنّ قلبه يخلو عن حركة هذه القوى والإرادات، فعدمُها شيء، وسكونها شيء آخر، والعدم ممتنع عليها، ولكن قد تسكن، ولكن إذا كانت ساكنة ومن شأن السهاع أن يحرّكها فكيف يمكن الإنسان أن يسكّن الشيء مع ملابسته لما يوجب حركته؟

فهذا أمرٌ بالتّفريق بين المتلازمين، والجمع بين المتناقضين، وهو يشبه أن يُقال له: أدِم مشاهدة المرأة والصبيّ والأمرد، أو مباشرته بالقبلة واللمس وغير ذلك، من غير أن تتحرّك نفسك أو فرجُك إلى الاستمتاع به ونحو ذلك، فهل الأمر بهذا إلاّ مِن أحمق الناس.

ولهذا قال مَن قال من العلماء العارفين: إنّ أحوال السّماع بعد مباشرته تبقى غير مقدورة للإنسان ؟ بل تبقى حركةُ نفسه وأحوالها أعظم من أحوال الإنسان بعد مباشرة شرب الخمر ؟ فإنّ فِعْلَ هذا السّماع في النّفوسِ أعظمُ من فعل حميّا الكؤوس.

وقوله: «من أصغى إليه بحق تحقّق»، فيُقال: عليه وجهان:

<sup>(</sup>۱) تقدّم، (ص۱۳۲).

أحدهما: أن يُقال: إنّ الإصغاء إليه بحقّ مأمون الغائلة أن يخالطه باطل أمر غير مقدور عليه للبشر، أكثر ممّا في قوّة صاحب الرّياضة والصّفاء التّام أن يكون حين الإصغاء لا يجد في نفسه إلاّ طلب الحقّ وإرادته ؛ لكنّه لا يثق ببقائه على ذلك ؛ بل إذا سمع خالط الإصغاء بالحقّ الإصغاء بالنّفس، إذ تجرّد الإنسان عن صفاته اللاّزمة لذاته محال ممتنع.

الثاني: أن يُقال: ومِن أين يعلم أنّ كل من أصغى إليه بحق تحقّق ؛ بل المصغي إليه بحق يحصل له من الزّندقة والنّفاق علماً وحالاً ما قد لا يشعر به، كما قال عبدالله ابن مسعود: «الغناء ينبت النّفاق في القلب، كما ينبت الماء البقل»، والنّفاق هو الزندقة، ومن المعلوم أنّ البقل ينبت في الأرض شيئاً فشيئاً، لا يحسّ الناس بنباته، فكذلك ما يبدو في القلوب من الزّندقة والنّفاق قد لا يشعر به أصحاب القلوب؛ بل يظنّون أنّهم ممن تحقّق ويكون فيهم شبهٌ كثيرٌ ممّن تزندق.

يوضح هذا، أنّ دعوى التحقّق والتحقيق والحقائق قد كثرت على ألسنةِ أقوام هم من أعظم النّاس زندقة ونفاقاً، قديهاً وحديثاً، من الباطنية القرامطة، والمتفلسفة الاتحادية، وغير هؤلاء.

وكذلك قوله: «هو وارد حق يزعج القلوب إلى الحق».

يُقال له: إن كان قد تنزعج به بعض القلوب أحياناً إلى الحقّ، فالأغلب عليه أنّه يزعجها إلى الباطل، وقلّم يزعجها إلى الحقّ محضاً.

بل قد يُقال: إنّه لا يفعل ذلك بحال ؛ بل لابدّ أن يُضمّ إلى ذلك شيءٌ من الباطل، فيكون مزعجاً لها إلى الشّرك الجلي أو الخفي، فإنّ ما يزعج إليه هذا السّماع مشترك بين الله وبين خلقه، فإنّما يزعج إلى القدر المشترك، وذلك هو الإشراك بالله.

ولهذا لم يذكر الله هذا السّماع في القرآن إلاّ عن المشركين الذين قال فيهم: ﴿ وَمَاكَانَ صَلَا نُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءً وَتَصَدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥]، فلا يكون مزعجاً للقلوب إلى إرادة الله وحده لا شريك له ؛ بل يزعجها إلى الباطل تارة، وإلى الحق والباطل تارة.

ولو كان يزعج إلى الحقّ الذي يحبّه الله خالصاً أو راجحاً لكان من الحسن المأمور به المشروع، ولكان شرعه رسول الله على بقوله أو فعله، ولكان من سنّة خلفائه الراشدين، ولكان المؤمنون في القرون الثلاثة يفعلونه، لا يتركون ما أحبّه الله ورسوله، وما يحرّك القلوب إلى الله تحريكاً يجه الله ورسوله (۱)، وأيضاً فهذا الإزعاج إلى الحقّ قد يُقال: إنّه إنها قد يحصل لمن لم يقصد الاستهاع ؟ بل صادفه مصادفةً سماعُ شيءٍ يناسب حاله، بمنزلة الفأل لمن

<sup>(</sup>۱) وهذا يُقال لمن يدّعي أنّ الأناشيد بديل شرعي عن الغناء المحرم ونحو ذلك، فيُقال له: إنّ الغناء كان موجوداً على عهده الله وعهد أصحابه، فلو كانت الأناشيد ليست من الغناء المحرم نفسه لجاء الشّرع بها وبمشروعيّتها عوضاً عن الغناء، ولكانت من فعل الصحابة والتابعين، ولكنّ ذلك لم يكن منه شيء، وهذا دليل قويّ أنّ المانع لهم – مع كون العرب وخاصة أهل المدينة كانوا يجبون الغناء قبل الإسلام – هو أنّ النشيد الإسلامي المزعوم هو من جنس الغناء المحرّم الذي جاءت الشريعة بالنّهي عنه.

خرج في حاجة، فأمّا من قصد الاستهاع إليه، والتغنّي به فقد قال النّبيّ ﷺ: «ليس منّا من لم يتغنّ بالقرآن»(١).

قال أبو القاسم: وحكى جعفر بن نصير عن الجنيد أنّه قال: «تنزل الرّحمة على الفقراء في ثلاثة مواطن، عند السّماع، فإنّهم لا يسمعون إلاّ عن حقّ، ولا يقومون إلاّ عن وَجد، وعند أكل الطّعام، فإنّهم لا يأكلون إلاّ عن فاقة، وعند مجاراة العلم، فإنّهم لا يذكرون إلاّ صفة الأولياء».

وذكر عقيب هذا فقال: سمعت محمد بن الحسين يقول: سمعت الحسين بن أحمد بن جعفر يقول: سمعت الجنيد يقول: «السّماع فتنةٌ لمن طلبه، ترويح لمن صادفه»، وذكر بعد هذا: سمعت محمد بن الحسين يقول: سمعت عبدالله بن محمد بن عبدالرحمن الرازي يقول: سمعت الجنيد يقول: «إذا رأيت المريد يحبّ السّماع فأعلم أنّ فيه بقية من البطالة».

قلتُ: فهاتان المقالتان أسندَهما عن جنيد، وأمّا القول الأوّل فلم يسنده ؛ بل أرسله، و هذان القولان مفسّران، و القول الأوّل مجمل ؛ فإن كان الأوّل محفوظاً عن الجنيد فهو يحتمل السّماع المشروع، فإنّ الرّحة تنزل على أهله، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ اللَّهُ رَءَانُ فَأَسْتَمِعُوا السّماع المشروع، فإنّ الرّحة تنزل على أهله، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِعَ اللَّهُ رَءَانُ فَأَسْتَمِعُوا السّماع المشروع، فإنّ الرّحة.

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص۱۱۷).

وقال النّبيّ في الحديث الصّحيح: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم إلاّ غشيتهم الرّحمة، وتنزّلت عليهم السكينة، وحفّتهم الملائكة و ذكرهم الله فيمن عنده»(١).

وقَد ذكر الله في غير موضع من كتابه أنّ الرّحمة تحصل بالقرآن، كقوله تعالى: ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَاهُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِللَّمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨٢].

وقال: ﴿ هَانَذَابِكَ آبِرُ مِن زَّيِّكُمُ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٣]. وقال: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بَبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً ﴾ [النحل: ٨٩].

يبيّن ذلك أنّ لفظ السّماع يدخل فيه عندهم السّماع الشّرعي، كسماع القرآن، والخطب الشرعية، و الوعظ الشّرعي، و قد أدخل أبو القاسم هذا النّوع في باب السّماع، وذكر أبو القاسم هذا النوع في باب السّماع، و ذكر في ذلك آثاراً، فقال: سمعت محمد بن أحمد بن محمد التميمي يقول: سمعت عبدالله بن الصوفي يقول: سمعت الرقي يقول: سمعت ابن الجلاء يقول: «كان بالمغرب شيخان لهما أصحاب و تلامذة، يُقال لأحدهما: جبلة، وللثّاني: رزيق، فزار رزيق يوماً جبلة، فقرأ رجل من أصحاب رزيق شيئاً، فصاح رجل من أصحاب جبلة صيحة و مات، فلمّا أصبحوا قال جبلة لرزيق: أين الذي قرأ بالأمس؟ فليقرأ آية، فقرأ فصاح جبلة حبيحة فهات القارئ، فقال جبلة: واحد بواحد و البادي أظلم».

<sup>(</sup>۱) تقدّم (ص۱۳۷).

فهذا من سماع القرآن، و أما الموت بالسّماع فمسألة أخرى نتكلم عليها - إن شاء الله - في موضعها.

قال أبو القاسم: وسُئل إبراهيم المارستاني عن الحركة عند السّماع فقال: «بلغني أنّ موسى عليه السلام قصّ في بني إسرائيل، فمزّق واحد منهم قميصه، فأوحى الله إليه، قل له: مزّق لي قلبك، ولا تمزق لي ثيابك».

فهذا سماع لقصص الأنبياء.

قال أبو القاسم: وسأل أبو علي المغازليُّ الشّبليَّ فقال: «ربيا يطرق سمعي آية من كتاب الله عزّ وجلّ فتحدوني على ترك الأشياء، والإعراض عن الدّنيا، ثمّ أرجع إلى أحوالي وإلى النّاس، فقال الشبلي: ما اجتذبك إليه فهو عطف منه عليك ولطف، وما ردّك إلى نفسك فهو شفقة منه عليك ؛ لأنّه لا يصحّ لك التبرّي من الحول والقوة في التوجّه إليه».

فهذا سماع في القرآن.

وقال: سمعت أبا حاتم السّجستاني يقول: سمعت أبا نصر السّراج يقول: سمعت أمد بن مقاتل العكّي يقول: كنت مع الشّبلي في مسجدٍ ليلةً في شهر رمضان، وهو يصلي خلف إمام له، وأنا بجنبه، فقرأ الإمام: ﴿ وَلَبِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِى آَوْحَينْنَا إِلَيْك ﴾ [الإسراء: ٨٦]، فزعق زعقةً، قلتُ: طارت روحه، وهو يرتعد ويقول: بمثل هذا يخاطب الأحبّاء يردد ذلك كثيراً»، فهذا سماع القرآن.

قال: وحكى عن الجنيد أنّه قال: «دخلت على السرّي يوماً فرأيت عنده رجلاً مغشياً عليه، فقلتُ: تقرأ عليه ثانياً، فقرئ فأفاق، عليه، فقلتُ: ما له؟ فقال: سَمِع آية من كتاب الله تعالى، فقلتُ: تقرأ عليه ثانياً، فقرئ فأفاق، فقال لي: من أين علمت هذا؟ فقلتُ: إنّ قميص يوسف ذهبت بسببه عين يعقوب عليه السلام، ثمّ به عاد بصره، فأستحسن منّي ذلك».

قال: وسمعت أبا حاتم السّجستاني يقول: سمعت أبا نصر السّرّاج يقول: سمعت عبدالواحد بن علوان يقول: «كان شاب يصحب الجنيد، فكان إذا سمع شيئاً من الذّكر يزعق، فقال له الجنيد يوماً: إن فعلت ذلك مرّة أخرى لم تصحبني، فكان إذا سمع شيئاً يتغيّر ويضبط نفسه، حتى كان يقطر من كل شعرةٍ من بدنه، فيوماً من الأيّام صاح صيحة تلفت بها نفسه».

فهذا سماع الذَّكر لا يختصّ بسماع الشِّعر الملحّن.

فقول القائل تنزل الرّحمة عليهم عند السّماع يصحّ أن يُراد به هذا السّماع المشروع.

وقوله: «لا يقومون إلا عن وجد»، يعني أنهم صادقون ليسوا متصنّعين بمنزلة المظهر للوجد من غير حقيقة ؛ لكن قد يُقال: قوله: «لا يستمعون إلا عن حق»، هذا التّقييد لا يحتاج إليه في السّماع الشّرعي، فإنه حقُّ، بخلاف السّماع المُحدَث فإنّه يسمع بحقً وباطل.

فيُقال: وكذلك سماع القرآن وغيره، قد يكون رياءً وسمعةً وقد يكون بلا قلب ولا حضور ولا تدبر ولا فهم ولا ذوق.

وقد أخبَر الله عن المنافقين أنّهم إذا قاموا إلى الصّلاة قاموا كسالي، والصلاة مشتملة على السّماع الشّرعي.

وقد أخبر الله عن كراهة المنافقين للسّماع الشرعي في غير موضع، كقوله: ﴿ وَإِذَا مَا الْزِيَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيُّكُم زَادَتُهُ هَانِهِ إِيمَناً فَأَمّا اللّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُم إِيمَنا وَهُمُ الْزِيَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم وَمَاتُواْ وَهُمُ اللّه يَسْتَبْشِرُون ﴿ وَمَا اللّه عَنْ اللّه عَلَى وَجُسِهِم مَرضُ فَزَادَتُهُم رِجُسًا إِلَى رِجْسِهِم وَمَاتُواْ وَهُمُ يَسْتَبُشِرُون ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتُ سُورَةٌ نَظَر بَعْضُهُم إِلَى بَعْضِ هَلْ يَرَيْكُم مِن اللّه عَنْ مَرضَ اللّه عَنْ عَنْ اللّه اللّه عَلْمُ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَلَا اللّه عَلَا اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللللّه الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلْمُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّ

فهؤلاء المنافقون ينصرفون عن السّماع الشّرعي، وبالجملة فإذا كان المسند المحفوظ المعروف من قول الجنيد أنّه - رحمه الله - لا يحمد هذا السّماع المبتدّع، ولا يأمر به، ولا يثني عليه ؛ بل المحفوظ من أقواله ينافي ذلك، لم يجز أن يُعمد إلى قول مجمل رُوِيَ عنه بغير إسناد فيُحمَل على أنّه مدح هذا السّماع المُحدَث.

وقد روى بعض الناس أنّ الجنيد كان يحضر هذا السّماع في أوّل عمره ثم تركه، وحضوره له فعل، والفعل قد يُستدلّ به على مذهب الرّجل وقد لا يُستدلّ، ولهذا ينازع النّاس في مذهب الإنسان هل يوجد من فعله؟

وقال بعض السلف أضعف العلم الرؤية، وهو قوله: رأيت فلاناً يفعل، وقد يفعل الشّيء بموجب العادة والموافقة من بعد اعتقاد له فيه، وقد يفعل نسياناً لا لاعتقاده فيه، أو حضّاً، وقد يفعله ولا يعلم أنّه ذنب ثمّ يعلم بعد ذلك أنّه ذنب ثم يفعله وهو ذنب، وليس

أحد معصوماً عن أن يفعل ما هو ذنب ؟ لكن الأنبياء معصومون من الإقرار على الذّنوب، فيتأسّى بأفعالهم التي أُقِرّوا عليها لأنّ الإقرار عليها يقتضي أنّها ليست ذنباً، وأمّا غير الأنبياء فلا، فكيف بمن يكون فعل فعلاً ثم تركه؟!

وأقصى ما يُقال: إنّ الجنيد كان يفعل أوّلاً هذا السّماع على طريق الاستحسان له والاستحباب، أو يقول ذلك، فيكون هذا - لو صحّ - معارضا لأقواله المحفوظة عنه، فيكون له في المسألة قولان.

وقد قال أبو القاسم: حكى عن الجنيد أنّه قال: «السماع يحتاج إلى ثلاثة أشياء: الزّمان، والإخوان».

وهذه حكاية مرسلة، والمراسيل في هذه الرسالة لا يعتمد عليها إن لم تعرف صحّتها من وجه آخر، كما تقدم، ولو صحّ ذلك وأنّه أراد سماع القصائد لكان هذا أحد قوليه.

وذلك أنّ قوله: «السّماع فتنة لمن طلبه ترويح لمن صادفه» صريح بأنّه مكروه مذمومٌ منهيٌّ عنه لمن قصده، وهذا هو الّذي نقرّره، فقول الجنيد – رضي الله عنه – من محض الّذي قلناه.

وقوله: «ترويح لمن صادفه» لم يثبت منه، وإنها أثبتوا أنّه راحة، وجعل ذلك مع المصادفة لا مع القصد والتعمّد.

والمصادفة فيها قسم لا ريب فيه، وهو استماعٌ دون استماع، كالمرء يكون ماراً فيسمع قائلاً يقول، بغير قصده واختياره، أو يكون جالساً في موضع فيمرّ عليه من يقول، أو يسمع

قائلاً من موضع آخر بغير قصده، وأمّا إذا اجتمع بقوم لغير السّماع إمّا حضر عندهم أو حضروا عنده وقالوا شيئاً فهذا قد يُقال: إنّه صادفه السّماع، فإنّه لم يمش إليه ويقصده، وقد يُقال بل إصغاؤه إليه واستهاعه الصّوت يجعله مستمعاً فيجعله غير مصادف.

وقد قال تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلْكِنْكِ أَنَّ إِذَا سَمِعَنُمُ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكُفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُ رَأً بِهَا فَلَا نَقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمُ إِذَا مِتْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠]، فجعل القاعد المستمع بمنزلة القائل.

فأكثر ما يُقال إنّ الجنيد أراد بالمصادفة هذه الصورة، وهو مع جعله ترويحاً لم يجعله سبباً للرّحمة، وهذا غايته أن يكون مباحاً لا يكون حسناً، ولا رحمةً، ولا مستحباً، والكلام في إباحته وتحريمه، غير الكلام في حسنه وصلاحه ومنفعته، وكونه قربة وطاعة، فالجنيد لم يقل شيئاً من هذا.

وقول القائل: «تنزل الرّحمة على أهل السماع»، إذا أراد به سماع القصائد يقتضي أنّه حسن وأنه نافع في الدّين وكلام الجنيد صريح في خلاف ذلك.

قال أبو القاسم: وسُئل الشبلي عن السّماع فقال: «ظاهره فتنة، وباطنه عبرة، فمن عرف الإشارة حلّ له السّماع بالعبرة، وإلا فقد استدعى الفتنة، وتعرض للبلية».

قلتُ: هذا القول مرسل لم يسنده، فالله أعلم به، فإن كان محفوظاً عن الشّبلي فقد نبّهنا على أنّ الأئمّة في طريق الحقّ الّذين يعتد بأقوالهم كما يعتدّ بأقوال أئمة الهدى هم مثل الجنيد، وسهل، ونحوهما، فإنّ أقوالهم صادرة عن أصل، وهم مستهدون فيها.

وأمّا الشّبلي ونحوه فلا بدّ من عرض أقواله وأحواله على الحجّة، فيقبل منها ما وافق الحقّ دون ما لم يكن كذلك ؟ لأنّه قد كان يعرض له زوال العقل حتى يُذهب به إلى المارستان غير مرة، وقد يختلط اختلاطاً دون ذلك.

ومن كان بهذه الحال فلا تكون أقواله وأفعاله في مثل هذه الأحوال مما يعتمد عليها في طريق الحقّ، ولكن له أقوال وأفعال حسنة، قد عُلم حسنُها بالدّليل، فتقبل لحسنها في نفسِها، وإن كان له حال أخرى بغير عقله، أو اختلط فيها، أو وقع منه ما لا يصلح.

ومعلوم أنّ الجنيد شيخه هو الإمام المتبع في الطريق، وقد أخبر أنّ السماع فتنة لمن طلبه، فتقليد الجنيد في ذلك أولى من تقليد الشبلي في قوله: «ظاهره فتنة، وباطنه عبرة»، إذ الجنيد أعلى وأفضل وأجلّ باتّفاق المسلمين، وقد أطلق القول بأنّه فتنة لطالبه، وهو لا يريد أنّه فتنة في الظّاهر فقط، إذ من شأن الجنيد أن يتكلّم على صلاح القلوب وفسادها، فإنّما أراد أنّه يفتن القلب لمن طلبه، وهذا نهيٌ منه وذمٌ لمن يطلبه مطلقاً، ومخالفاً لما أرسل عن الشبلي أنّه قال: «من عرف الإشارة حلّ له السّماع بالعبرة».

وهذا التفصيل يضاهي قول من يقول: هو مباح أو حسن للخاصة دون العامّة، وقد تقدّم الكلام على ذلك، وأنّه مردود ؛ لأنّ قائله اختلف قوله في ذلك، وما أعلم أحداً من المشايخ المقبولين يؤثر عنه في السّماع نوع رخصة وحمد، إلاّ ويؤثر عنه الذمّ والمنع، فهم فيه كما يذكر عن كثير من العلماء أنواع من مسائل الكلام.

فلا يوجد عمّن له في الأمّة حمد شيء من ذلك إلا وعنه ما يخالف ذلك، وهذا من رحمة الله بعباده الصالحين، حيث يردّهم في آخر أمرهم إلى الحقّ الّذي بعث به رسوله، ولا يجعلهم مصرّين على ما يخالف الدّين المشروع.

وقول القائل: «من عرف الإشارة حلّ له السّماع بالعبرة»، وقد تقدّم أنّ الإشارة هي الاعتبار والقياس لأن يُجعل المعنى الّذي في القول مثلاً مضروباً لمعنى حق يناسب حال المستمع، ولهذا قال: «باطنه عبرة».

يُقال له: هب أنّه يمكن الاعتبار به ؛ لكن من أين لك أنّ كل ما أمكن أن يعتبر به الإنسان يكون حلالاً له، مع أنّ الاعتبار قد يكون بها يسمع ويرى من المحرّمات، فهل لأحد أن يعتبر بقصد النظر إلى الزينة الباطنة من المرأة الأجنبية؟ ويعتبر بقصد الاستهاع إلى أقوال المستهترين بآيات الله؟ أو غبر ذلك مما لا يجوز؟

قال أبو القاسم: وقيل: لا يصحّ السّماع إلاّ لمن كانت له نفس ميتة، وقلب حيّ، فنفسه ذبحت بسيوف المجاهدة، وقلبه حيّ بنور المشاهدة».

وهذا التّفصيل من جنس ما تقدم الكلام عليه.

قال: وسُئل أبو يعقوب النهرجوري عن السّماع فقال: «حال يبدي الرّجوع إلى الأسرار من حيث الإحراق».

قلت: وهذا وصف لما يعقب السّماع من الأحوال الباطنة، وقوّة الحرارة والإحراق والوجودية، وهذا أمر يحسّه المرء ويجده ويذوقه، لكن ليس في ذلك مدح ولا ذم، إذ مثل هذا يوجد لعبّاد المسيح والصليب، وعباد العجل، وعباد الطواغيت، ويوجد للعشّاق وغير ذلك، فإن لم تكن هذه الأحوال مما يجبّها الله ورسوله لم تكن محمودة ولا ممدوحة.

قال أبو القاسم: وقيل: «السّماع لطف غذاء الأرواح لأهل المعرفة».

وهذا القول لم يسمّ قائله، ولا ريب أنّ السّماع فيه غذاء، وقد قيل: إنّها سُمّي الغناء غناءً لأنّه يغني النّفس، لكنّ الأغذية والمطاعم منها طيّب ومنها خبيث، وليس كل ما استلذّه الإنسان لحسنه يكون طيّباً، فإن أكل الخنزير يستلذّه آكله، وشارب الخمر يستلذّها شاربها، وممّا يبيّن ذلك أنّ سماع الألحان يتغذّى به أهل الجهل أكثر مما يتغذى به أهل المعرفة، كما يتغذى به الأطفال والبهائم والنساء، وكما يكثر في أهل البوادي والأعراب، وكلّ من ضَعُف عقله ومعرفته، كما هو مشهود (۱).

<sup>(</sup>١) تأمّل!!

فأمّا السّماع الشّرعي فلا، إنّه غذاء طيب لأهل المعرفة، كما أخبر الله بذلك في قوله: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى ٓ أَعَيُنَهُم تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٣].

ثمّ ذكر أبو القاسم قول أبي عليّ الدقّاق: «السّماع طبع إلاّ عن شرع، وخرق إلاّ عن حقّ، وفتنة إلاّ عن عبرة».

وهذا كلام حسن، وقد قدّمنا ذِكْره، فإنّه جعل ما ليس بمشروع هو عن الطّبع، فلا يكون محموداً مستحسناً في الدّين وطريق الله.

وقوله: «خرق إلا عن حقّ، وفتنة إلا عن عبرة» يقتضي أنّه إذا لم يكن عن حق فهو مذموم، وأنّه إذا لم يكن عن عبرة فهو فتنة، وهذا كلام صحيح، ولا يقتضي ذلك أن يستحبّ كل ما يظنّ أنّ فيه عبرة، أو أنه عن حق، إذا لم يكن مشروعاً ؛ لأنّه قد قال: إنّه طبع إلاّ عن شرع.

قال أبو القاسم: ويُقال: «السّماع على قسمين، سماع بشرط العِلم والصّحو، فمِن شرط صاحبه معرفة الأسامي والصّفات، وإلاّ وقع في الكفر المحض، وسماع بشرط الحال، فمِن شرط صاحبه الفناء عن أحوال البشرية، والتنقّي من آثار الحظوظ بظهور أحكام الحقيقة».

قلتُ: قوله: «معرفة الأسامي والصّفات» يعني أسهاء الحق وصفاته، وذلك لأنّ المسموع هو المشروع من الصّفات الّتي يوصف بها المخلوقون، وهم إنّها يأخذون مقصودهم منها بطريقة الإشارة والاعتبار، كها تقدم، فيحتاج ذلك إلى أن نفرّق بين ما يوصف به الربّ

ويوصف به المخلوق، لئلا تجعل تلك الصّفات صفات لله، فيكون فتنة وكفراً، هذا إذا كان صاحبه صاحباً يعلم ما يقول، وأمّا إذا كان فانياً عن الشّعور بالكائنات لم يحمل القول على ذلك، لعدم شعوره به، فلا بدّ أن يكون شاعراً بالأحوال البشرية، ويكون متنقّياً عن الحظوظ البشرية، الّتي تميل إلى المخلوقات، وذلك بظهور سلطان التّوحيد على قلبه، وهو قوله: «ظهور أحكام الحقيقة»، وهذا التفصيل يحتاج إليه من يستحسن بعض أنواع السّماع المُحدَث لأهل الطريق إلى الله.

والفتنةُ تحصل بالسّماع من وجهين: من جهة البدعة في الدّين، ومن جهة الفجور في الدنيا.

أمّا الأوّل فلم قد يحصل به من الاعتقادات الفاسدة في حقّ الله، أو الإرادات والعبادات الفاسدة الّتي لا تصلح لله، مع ما يصدّ عنه من الاعتقادات الصالحة والعبادات الصالحة، تارة بطريق المضادّة، وتارة بطريق الاشتغال، فإنّ النفس تشتغل وتستغنى بهذا عن هذا (١).

وأمّا الفجور في الدّنيا فلما يحصل به من دواعي الزّنا والفواحش والإثم والبغي على الناس (٢).

<sup>(</sup>۱) وهذا هو أسّ البدعة وأساسها، وهو أنّ العبد إذا عمل بغير المشروع – ولو لم ينوِه عبادة – فإنّه يستغني به عن المشروع، ولهذا كان تحريم السّماع أو ما يُسمى الآن النشيد أو الغناء إن ظنّ أنّه مباح فإنّه يستغني به عن السّماع الشّرعي وهو سماع كتاب الله تعالى وغيره ممّا هو محمود شرعاً، وهذا عام في كل المحرمات البدعية وغير البدعية، فالحرام يصد عن المباح: كالزنا يصدّ العبد عن النكاح وعمارة الأرض، وكذلك البدعة تصدّ عن السّنة، ويخطئ كثيراً من يظنّ أنّه يجمع بين السنة والبدعة، بين السّماع الشرعي والسّماع غير الشّرعي الّذي يُسمى الآن: الأناشيد الإسلامية.

ففي الجملة جميع المحرمات قد تحصل فيه، وهو ما ذكرها الله في قوله: ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَرٌ يُنزِّلُ بِهِ عَسُلُطَانًا وَآن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا يُنزِّلُ بِهِ عَسُلُطَانًا وَآن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا يُعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

قال أبو القاسم: وحُكي عن أحمد بن أبي الحواري: أنّه قال: سألت أبا سليمان عن السّماع فقال: «من اثنين أحبّ إلىّ من الواحد».

قلت: هذه المقالة ذكرها مرسلة فلا يُعتمد عليها، وإن أريد بها السّماع المُحدَث فهي باطلة عن أبي سليمان، فإن أبا سليمان - رضي الله عنه - لم يكن من رجال السّماع، ولا معروفاً بحضوره، كما أنّ الفضيل بن عياض ومعروفاً الكرخي - رحمهما الله -ونحوهما لم يكونا ممن يحضر هذا السّماع.

قال أبو القاسم: سُئل أبو الحسين النّوري عن الصّوفي فقال: «من سمع السّماع وآثر الأساب».

<sup>(</sup>۲) يعني جنس الغناء، فهو سبب لما ذكره، ولا يُشترط أن يؤدي السبب إلى نتيجته في كلّ الأحوال والحالات، وإذا لم يؤدّ نتيجته لم يكن ذلك مستلزماً لنفي سببيّته، وإنّها قد يكون ذلك لمانع، كها أنّ الخلوة بالمرأة الأجنبيّة سبب للوقوع في الزّنا، وإن كان ليس كلّ من خلا بامرأة وقع بينهها فاحشة، لكن ذلك لا يعارض كونه سبباً لها كها قال : «لايخلون رجل بامرأة إلا كان الشيطان ثالثهها»، فكذلك إذا قلنا إن الغناء ومنه الأناشيد الإسلامية اليوم وإن كانت سبباً في الفواحش ولو مآلاً فلا يعني هذا أنّ كل من نشّد أو استمع إليه متّهم في دينه وعرضه، معاذ الله، بل نقول هو سبب للفواحش وعلى المؤمن أن يتجنّب أسباب المعصية، وفي المنشدين ومن يستمع للنشيد كثير من أهل الصّلاح والإيهان والجهاد والدّعوة، ولو لا هؤلاء وتأوّلهم في النشيد ماراج في بلادنا ولا قامت له قائمة.

قلتُ: هذا النقل مُرسل فلا يعتمد عليه، ولعلّ المقصود بهذا هو الصّوفي المذموم عندهم المدّعي التصوف، فإنّه جمع بين إيثار السّماع الذي يدلّ على الأهواء الباطلة وضعف الإرادة، والعبادة، وإيثار الأسباب الّتي تنقصه عندهم عن التّوكّل، فضعف كونه يعبدالله، وضعف كونه يستعينه، وإلاّ فالنّوري لا يجعل هذا شرطاً في الصّوفي المحقّق.

قال أبو القاسم: وسُئل أبو علي الرّوذباري عن السّماع يوماً فقال: «ليتنا تخلّصنا منه رأساً برأس».

قلتُ: هذا الكلام من مثل هذا الشّيخ الذي هو أجلّ المشايخ الذين صحبوا الجنيد وطبقته، يقرّر ما قدّمناه من أنّ حضور الشّيخ السّماع لا يدلّ على مذهبه واعتقاد حسنه، فإنّه يتمنّى ألاّ يكون عليه فيه إثم ؟ بل يخلص منه لا عليه ولا له، ولو كان من جنس المستحبّات لم يقل ذلك فيه، إلاّ لتقصير المستمع لا لجنس الفعل، وليس له أن يقول ذلك إلاّ عن نفسه لا يجعل هذا حكماً عاماً في أهل ذلك العمل.

كما يروى عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه كان يقول: «وددت أني انفلت من هذا الأمر رأساً برأس» (١)، قال هذا بعد توليه الخلافة لفرط خشيته ألا يكون قد قام بحقوقها، ولم يقل هذا في أبي بكر - رضي الله عنه - بل ما يزال يشهد له بالقيام في الخلافة بالحقّ، ولذلك كان عمر خوفه يجمله على ذلك القول.

<sup>(</sup>۱) انظر طبقات ابن سعد، (۳/ ۲۲۷).

فقول أبي عليّ ليس من هذا الجنس ؟ بل وصف الطائفة كلّها بذلك، فعلم أنّه لا يعتقد فيه أنّه حسن وإن كان فاعلاً له.

وقال أبو القاسم: سمعت الشّيخ أبا عبدالرحمن السلمي يقول: سمعت أبا عثمان المغربي يقول: «من ادّعى السماع ولم يسمع صوت الطيور وصرير الباب وصفير الرياح فهو مفتر مدّع».

قلتُ: هذا الذي قاله أبو عثمان هو مما يفصلون به بين سماع العبرة وسماع الفتنة، فإنّ سماع العبرة الذي يحرّك وجد السالكين بالحقّ يحصل بسماع هذه الأصوات، لا يقف على السّماع الذي يهواه أهل الفتن.

وقال أبو القاسم: سمعت أبا حاتم السجستاني يقول: سمعت أبا نصر السراج الطوسي يقول: سمعت أبا الطيب أحمد بن مقاتل العكّي يقول: قال جعفر: «كان ابن زيري من أصحاب الجنيد شيخاً فاضِلاً فربّها كان يحضر موضع السّهاع، فإن استطابه فرش إزاره وجلس، وقال: الصّوفي مع قلبه، وإن لم يستطبه قال: السّهاع لأرباب القلوب، ومرّ وأخذ نعليه».

قلتُ: سنتكلّم - إن شاء الله - على مثل هذه الحال، وهو المشي مع طيب القلب وما يذوق الإنسان ويجد فيه صلاح القلب، ونبيّن أنّ السلوك المستقيم هكذا من غير اعتبار لطيب القلب وما يجده ويذوقه من المنفعة واللذّة والجمع على الله ونحو ذلك، أمّا ذلك الحال فهو مذمومٌ في الكتاب والسنة، ضلال في الطّريق، وهو مبدأ ضلال من ضلّ من العبّاد

والنسّاك والمتصوّفة والفقراء ونحوهم، وحقيقته اتّباع الهوى بغير هدىً من الله، وقد تقدّم من كلام المشايخ في ذمّ هذا ما فيه كفاية.

مثل ما ذكره الخلاّل بإسناده عن عبدالرحمن بن مهدي – وذكر الصوفية – فقال: «لا تجالسوهم، ولا أصحاب الكلام، وعليكم بأصحاب القياطر، فإنّهم بمنزلة المعادن والمفاصل، هذا يخرج درّة وهذا يخرج قطعة ذهب»، ويروى عن الشافعي أنه قال: «لو تصوّف رجل أول النّهار لم يأت نصف النهار إلا وهو أحمق»(۱).

قال أبو القاسم: سمعت محمّد بن الحسين - رحمه الله تعالى - يقول: سمعت عبدالله بن عبدالمجيد الصّوفي يقول: «سئل رويم عن وجود الصّوفية عند السّماع فقال: يشهدون المعاني التي تعزب عن غيرهم، فتشير إليهم إليّ

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء، (٩/ ١٤٢)

إليّ، فيتنعّمون بذلك من الفرح، ثم يقع الحجاب فيعود ذلك الفرح بكاءً، فمنهم من يخرق ثيابه، ومنهم من يصيح، ومنهم من يبكي، كلّ إنسان على قدره».

قلتُ: هذا وصفٌ لما يعتريهم من الحال، ليس في ذلك مدح ولا ذمّ، إذ مثل هذه الحال يكون للمشركين وأهل الكتاب، إذ قد يشهدون بقلوبهم مع أنّهم يفرحون بها، فتتبع ذلك المحبة، فإنّ الفرح يتبع المحبة، فمن أحبّ شيئاً فرح بوجوده، وتألّم لفقده، والمحبوب قد يكون حقاً وقد يكون باطلاً.

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِّ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُ حُبًّا لِللَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٥] وقال تعالى: ﴿ وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُ فَرِهِمْ ﴾ [البقرة:٩٣].

فقد يكون المرء محباً لله صادقاً في ذلك، لكن يكون ما يشهده من المعاني السّارّة خيالات لا حقيقة لها، فيفرح بها، ويكون فرحه لغير الحقّ، وذلك مذموم.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ قِيلَ لَهُمُ أَيِّنَ مَا كُنتُمْ تَشْرِكُونَ ﴿ مَن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْضَ لُّواْعَنَّا بَل لَمُنكُن نَكُن فَالْمَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ قِيلَ لَهُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَشْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ نَدْعُواْمِن قَبْلُ شَيْعًا كَنْتُمْ تَقْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَقْرَحُونَ فِي آلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِي وَبِمَا كُنتُمْ تَقَرَحُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُن اللَّهُ اللّ

وقد عُلم أنّ سماع المكاء والتّصدية إنّما ذكره الله في القرآن عن المشركين، ولا يخلو من نوع شرك جليٍّ أو خفيّ، ولهذا يحكي عنهم تلك الأمور الباطلة، الّتي بدت لهم أولاً، كما قال

تعالى: ﴿ كَسَرَابِ بِقِيعَةِ يَعْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَآءً حَتَّىَ إِذَا جَآءَهُ لَوْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ ﴾ [النور:٣٩].

ومع هذا فقد يكون في تلك المعاني التي تشاهد وتحتجب من حقائق الإيهان ما يفرح به المؤمنون أيضاً، ولو لا ما فيه من ذلك لما التبس على فريق من المؤمنين، لكن قد لبس الحق فيه بالباطل، هذا الأمر منه ليس بحقِّ محضٍ أصلاً، وبالحقّ الذي فيه نفَقَ على من نفَقَ عليه من المؤمنين وزهّادهم وصوفيّتهم وفقرائهم وعبّادهم، ولكن لضعف إيهانم نفقَ عليهم، ولو تحقّقوا بكهال الإيهان لتبيّن لهم ما فيه من الشّرك ولبس الحق بالباطل.

ولهذا تبيّن ذلك لمن أراد الله أن يكمّل إيهانه منهم فيتوبون منه، كها هو المأثور عن عامّة المشايخ الكبار الذين حضروه، فإنّهم تابوا منه كها تاب كثير من كبار العلهاء مما دخلوا فيه من البدع الكلامية.

قال أبو القاسم: سمعت محمد بن أحمد بن محمدالتميمي يقول: سمعت عبدالله بن علي يقول: سمعت الحصري يقول في بعض كلامه: "إيش أعمل بسماعٍ ينقطع إذا انقطع من يستمع منه، ينبغي أن يكون سماعك سماعاً متصلاً غير منقطع».

وقال الحصري: «ينبغي أن يكون ظمأٌ دائم وشربٌ دائم، فكلّم ازداد شربه ازداد ظمؤه».

قلتُ: هذا الكلام فيه عيب لأهل هذا السّماع، وبيان أنّ المؤمن عمله دائم ليس بمنقطع، كما قال النّبيّ الله الله على الله ما داوم عليه صاحبه (۱)، فيكون اجتماع قلبه لمعاني القرآن دائماً غير منقطع، لا يزال عطشاناً طالباً شارباً، كما قال تعالى لنبيه: ﴿ وَأَعَبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩].

وقال الحسن البصري: «لم يجعل الله لعبده المؤمن أجلاً دون الموت» (٢)، وقد اعتقد بعض الغالطين من هؤلاء أنّ المعنى: اعبد ربك حتى تحصل لك المعرفة، ثم اترك العبادة، وهذا جهل وضلال بإجماع الأمّة ؛ بل اليقين هنا كاليقين في قوله: ﴿حَتَّى أَتَنَا ٱلْيَقِينُ ﴾ [المدّثر:٤٧].

وفي الصّحيح لما مات عثمان بن مظعون قال النّبيّ الله الله عثمان فقد أتاه اليقين من ربّه، والله ما أدري – وأنا رسول الله – ما يُفعل بي» (٣).

فأمّا اليقين الّذي هو صفة العبد فذاك قد فعلَه من حين عبد ربه، ولا تصحّ العبادة إلاّ به، وإن كان له درجات متفاوتة.

قال تعالى: ﴿ الْمَرْ اللهُ الْكِ الْمُلْمِ اللهِ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (ح٤٣)، ومسلم (ح٧٥٨) عن عائشة - رضِيَ الله عنها -.

<sup>(</sup>٢) الزّهد لابن المبارك، (-١٨).

<sup>(</sup>٣) البخاري (ح١٢٤٣) عن أمّ العلاء - رضِيَ الله عنها -.

وقال: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً ۗ وَكَانُواْ بِعَايَنِنَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

وقال عن الكفار: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعُدَاً اللهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُمُ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُّ الْإِنَّا وَمَا غَنُ يِمُسَّتَيْقِنِينَ ﴾ [الجاثية: ٣٢].

قال أبو القاسم: وجاء عن مجاهد في تفسير قوله تعالى: ﴿فَهُمْ فِي رَوْضَكَةِ يُحُبَرُونَ ﴾ [الروم: ١٥] «أنّه السّماع من الحور العين بأصوات شهيّة: نحن الخالدات فلا نموت أبداً، ونحن النّاعمات فلا نبأس أبداً» (١٠).

وهذا فيه أنّهم ينعّمون في الآخرة بالسّماع، وقد تقدّم الكلام على هذا، وأنّ التنعّم بالشّيء في الآخرة لا يقتضي أن يكون عملاً حسناً أو مباحاً في الدّنيا.

وقال: وقيل: «السّماع نداء، والوجد قصد».

وهذا كلامٌ مطلق، فإنّ المستمع يناديه ما يستمعه بحقّ تارة، وبباطل أخرى، والواجد هو قاصد يجيب المنادي الّذي قد يدعو إلى حقّ وقد يدعو إلى باطل، فإن الواجد تجد في نفسه إرادةً وقصداً.

قال: وسمعت محمد بن الحسين يقول: سمعت أبا عثمان المغربي يقول: «قلوب أهل الحقّ قلوب حاضرة، وأسماعهم أسماعٌ مفتوحة».

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الطبري للآية.

وهذا كلامٌ حسن، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَنَكَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ ﴾ [ق:٣٧]، قالوا، وهو حاضر القلب ليس بغائبه، ووصف الله الكفّار بأنهم صمّ بكمٌ عمي لا يسمعون، ولا يعقلون، وأنّ في آذانهم وقراً، وأنّه ختم على قلوبهم وعلى سمعهم(۱).

قال: وسمعته - يعني أبا عبدالرحمن - يقول: سمعت الأستاذ أبا سهل الصعلوكي يقول: «المستمع بين استتارٍ وتجلِّ، فالاستتار يوجب التلهيب، والتجلي يورث الترويح، والاستتار يتولد منه حركات المريدين، وهو محلّ الضّعف والعجز، والتجلي يتولد منه سكون

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيّم - رحِمَه الله -: "إذا أردت الانتفاع بالقرآن فاجمع قلبك عند تلاوته وسماعاً والق سمعكاً واحضر حضور من يخاطبه به من تكلّم به سبحانه منه إليهاً فإنّه خطاب منه لكا على لسان رسولماً قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلَبُ أَوْ أَلْفَى ٱلسَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ﴾ [ق:٣٧]. وذلك أن تمام التأثير لمّا كان موقوفا على مؤثر مقتضاً ومحل قابل وشرط لحصول الأثراً وانتقاء المانع الذي يمنع منه تضمّنت الآية بيان ذلك كلّه بأوجز لفظ وأبينها وأدلّه على المراد. فقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدِكَرَىٰ ﴾ إشارة إلى ما تقدّم من أوّل السورة إلى ها هنا وهذا هو المؤثّر. قوله: ﴿ لَهُ اللّهُ عَلَىٰ عالمُ والنظر فيه وتأمّله، فإذا حصل المؤثّر وهو القرآن، والمحل القابل وهو القلب الحي، ووجد الشرط وهو الإصغاء، وانتقى المانع وهو التنظر القلب وذهوله عن معنى الخطاب، وانصرافه عنه إلى شيء آخر، حصل الأثر وهو التقل والنظر فيه وهو الانتفاع والتذكّر "الفوائد (ص٥-٦).

الواصلين، وهو محلّ الاستقامة والتمكّن، وذلك صفة الحضرة، ليس فيها إلاّ الذّبول تحت موارد الهيبة، قال تعالى: ﴿فَلَمَّاحَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا ﴾ [الأحقاف: ٢٩].

قلتُ: هذا كلام على أحوال أهل السّماع، وهو مطلق في السّماع الشرعي والبدعي، لكنه إلى وصف حال المحدَث أقرب، وهو وصف لبعض أحوالهم، فإنّ أحوالهم أضعاف ذلك، وأمّا الاستدلال بالآية ففيه كلام ليس هذا موضعه.

قال: وقال أبو عثمان الحيري: «السّماع على ثلاثة أوجه، فوجه منها: للمريدين والمبتدئين، يستدعون بذلك الأحوال الشّريفة، ويخشى عليهم في ذلك الفتنة والمراءاة.

والثاني: للصّادقين، يطلبون الزّيادة في أحوالهم، ويستمعون من ذلك ما يوافق أوقاتهم. والثالث: لأهل الاستقامة من العارفين، وهؤلاء لا يختارون على الله فيها يرد على قلوبهم من الحركة والسكون».

قلت هذا الكلام مطلق في السماع يتناول القسمين(١١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إلى هنا انتهت مناقشة الشيخ للقشيري في السماع وهو كافٍ لمن أراد الله هدايته، والله أعلم وصلّى الله على نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه وسلّم.

## المحتويات

## \* اضغط على الرقم للانتقال إلى الصفحة مباشرة

| الصفحة     | الموضوع                                                     |
|------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥          | المقدمة                                                     |
| ٦          | صفاء ونقاء عهد الخلفاء الراشدين من البدع                    |
| ٧          | كسر الباب = نشوء الفرق المخالفة للسنة                       |
| ٨          | سبب حدوث التصوف                                             |
| ٩          | الأناشيد لا تخلو من أحد أمرين                               |
| 17         | حقيقة الأناشيد                                              |
| ١٣         | كلام لبعض العلماء في حقيقة الغناء                           |
| 10         | كلمة أئمة السلف متفقة على تحريم الغناء ولو لم يكن معه معازف |
| 17         | إباحة الغناء والاستماع إليه شذوذ                            |
| ۱۸         | تنبيهات مهمة قبل قراءة كلام شيخ الإسلام                     |
| ۱۸         | لا يلزم تحقق كل المفاسد في الغناء ليحكم بتحريمه             |
| ۱۸         | عدم تحقق العلة في بعض الصور لا يتعارض مع الأصل              |
| 19         | من طرق المبتدعة الاستدلال بالرخص على العزائم                |
| <b>Y 1</b> | من الخطأ في الباب الاستدلال بالخاص على العام أو العكس       |
| **         | من الخطأ عدم التمييز بين الغناء وبين المعازف                |
| **         | من الخطأ الخلط بين أسماء الأصوات                            |

| 44 | كلام مهم للشاطبي – رحمه الله –                                |
|----|---------------------------------------------------------------|
| ٣٣ | واقع النشيد الإسلامي المعاصر                                  |
| ٣٤ | لا يجوز الاستدلال بحال الصحابة على ما يقع اليوم في الإنشاد    |
| ٣٦ | من التلبيس الاستدلال بفتاوي للعلماء لا تدل على إباحة النشيد   |
| ٣٦ | علاقة الأناشيد الإسلامية بالغناء الصوفي                       |
| ٤٠ | شبهة : الحد الشرعي الفارق بين التطريب وعدم التطريب            |
| ٤٢ | بدء مناقشة شيخ الإسلام للقشيري                                |
| ٤٢ | قول القشيري إباحة استماع لكل قول                              |
| ٤٣ | الله تعالى لا يأمر باستهاع كل قول                             |
| ٤٤ | توسع النساك في باب النظر والسمع                               |
| ٤٧ | صور الغلط بالتأويل                                            |
| ٤٨ | انحراف المتصوفة من جنس انحراف النصاري                         |
| ٤٨ | يحمد من حال كل قوم ما حمده الله ورسوله                        |
| ٤٩ | القول الذي أمرنا باستماعه                                     |
| ٥٢ | البدعة الكلامية والسماعية تتضمن الكذب على الله والتكذيب بالحق |
| 09 | استدلاله بتنعم المؤمنين باستماع الغناء في الجنة               |
| 71 | استدلال القشيري باستماع النبي وأصحابه للشعر                   |
| 77 | تفنيد شيخ الإسلام – رحمه الله – لمقدمتي القشيري               |

| 70 | التغبير                                                      |
|----|--------------------------------------------------------------|
| 70 | السماع والأناشيد من طريقة الفلاسفة والزنادقة                 |
| ٦٧ | نقض احتجاجه باستهاع النّبيّ عَيَكَاللّه للشعر وقوله بين يديه |
| 79 | حجة فاسدة                                                    |
| ٧٢ | لا يسوغ قراءة القرآن بالألحان                                |
| ٧٣ | إيطال المقدمة الثانية                                        |
| ٧٤ | المرجع في القرب والطاعات هو الشريعة                          |
| ٧٥ | كلمات بعض أئمة الصوفية عن الاتباع وترك الابتداع              |
| ٧٨ | السماع يحرك الهوى                                            |
| ۸۰ | كثيراً ما يبتلي أهل السماع بشعبة من حال النصاري              |
| ٨٢ | كلُّ من خرج عن الشريعة في شيءٍ من الدّين فهو من أهل الأهواء  |
| ٨٤ | ليس كل مباح يجوز التعبد به                                   |
| ٨٤ | حلق الرأس                                                    |
| ۸۷ | كثير من النساك قد يكون فيه شعبة من الخوارج                   |
| ۸۸ | ما يجده أهل السماع من الأحوال ليس هو ما يجبه الله ورسوله     |
| ۸۹ | أصول محبة الله تعالى                                         |
| 44 | أهل السماع المحدث مقصرون في هذه الأصول                       |
| 97 | تقصير أهل الحق فتنة لغيرهم                                   |

| 99    | احتجاج القشيري ببعض من نقل عنهم استماع الغناء والردعليه    |
|-------|------------------------------------------------------------|
| 1     | الكذب على الأئمة من عادة أهل البدع                         |
| 1.4   | الكلام في السماع على وجهين                                 |
| 1.9   | الحداء                                                     |
| 114   | الرخصة في الغناء في أوقات الأفراح للنساء والصبيان          |
| 110   | مدار الحجج في هذا الباب                                    |
| 114   | من أجود ما يحتج به على تحريم الغناء                        |
| 177   | قول أبي طالب المكي من أنكر السماع فقد أنكر على سبعين صديقا |
| 174   | الله تعالى عصم هذه الأمة أن تجتمع على ضلالة                |
| 170   | الله تعالى شرع للأمة ما يغنيهم عما لم يشرعه                |
| 171   | التقصير في المشروع سبب في حدوث غير المشروع                 |
| ۱۲۸   | أصل السياع                                                 |
| ۱۳۲   | ظهور تحقيق قول ابن مسعود أن الغناء ينبت النفاق             |
| 144   | السماع المحدث دائر بين الكفر والفسوق والعصيان              |
| 140   | سبب اضطراب بعض المشايخ في الغناء وضوابطه                   |
| ۱۳٦   | الشياطين تحضر السماع والأناشيد                             |
| ۱۳۸   | وجوه مغايرة السماع البدعي للسماع المشروع                   |
| 1 2 . | إن كان هذا طريق الجنة فأين طريق النار                      |

| 127   | مخالطة أهل السماع للنسوان والأحداث                   |
|-------|------------------------------------------------------|
| 127   | الغناء من فعل النساء فمن تشبه بهم فهو مخنث           |
| 1 £ £ | رفع الصوت في الذكر المشروع لا يجوز فكيف بغير المشروع |
| 127   | السنة في القتال خفض الصوت                            |
| 107   | استدلال القشيري بأن الصوت الحسن نعمة                 |
| 108   | غلطه في قوله إن الله ذم الصوت الفظيع                 |
| 107   | حكاية مكذوبة عن الشافعي                              |
| 101   | ترك جنس اللذات بدعة منكرة                            |
| 109   | تناقض الصوفية في السماع                              |
| 177   | صور من القياس الفاسد                                 |
| 174   | أصل الشرك                                            |
| 177   | محبة المحرمات بين الكفر والفسق                       |
| ۱۷٤   | مجرد الجمال الظاهر لا ينظر الله إليه                 |
| 140   | نفي المخنثين سنة                                     |
| 177   | من السنة تمييز أماكن الرجال عن النساء                |
| 177   | لا يجوز تمكين الصبيان من معاشرة الرجال               |
| 14.   | أهل البدع والفجور يظهر عليهم آثارها                  |
| 111   | تزيين الله للعبد عمله                                |

| 110   | لعن المخنثين من الرجال                                          |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ۱۸۸   | حسن الصوت والصورة قد يُدعى إلى أعمال مكروهة                     |
| 191   | السماع نوعان                                                    |
| 194   | الصوت الشيطاني يستفز بني آدم                                    |
| 198   | مذهب الجنيد في السماع                                           |
| 197   | من يعتمد على إرساله ومن لا يعتمد                                |
| ۲.,   | ليس لأحد أن يحتج بمجرد قول أصحابه وإن كانوا من أعظم الناس علماً |
| 4.1   | المخاطبات والإشارات ليست حجة على الشريعة                        |
| Y . 0 | من أصغى إلى السماع تزندق                                        |
| 4.4   | مقالتان عن الجنيد في السماع                                     |
| ۲۱۳   | كراهة المنافقين للسماع الشرعي                                   |
| Y10   | كلام عن الشبلي                                                  |
| ۲۲.   | الاعتقادات والإرادات الفاسدة تصدعن العبادات والإرادات الصالحة   |
| 774   | سهاع العبرة وسماع الفتنة                                        |
| 775   | قول عبد الرحمن بن مهدي في الصوفية                               |
| 777   | غلط بعض الصوفية في تركهم العبادات                               |
| 777   | المحتويات                                                       |

